

# An Application of the Set Point Net Theory in Holy Qur'an: Pedagogic Contents in Surat 'Yusuf' and 'Al-Qalam' as an Example

## Saleh Ahmad Ababneh<sup>1</sup>, Aiman Eid Al-Rawajfeh<sup>2</sup>, Isra'a Isam Al-Hanaktah<sup>3</sup>

<sup>1</sup>Faculty of Educational Sciences, The University of Jordan.

<sup>2</sup>Tafila Technical University.

<sup>3</sup>Ministry of Education, Jordan.

#### **Abstract**

This study aims to apply the Set Point Net Theory on pedagogic contents in Surat 'Yusuf' and Surat 'Al-Qalam' as examples. The study applies a deductive approach which examines the text of the two Surahs. This approach offers a deeper look for understanding both the meaning and semantics of the text to deduce a pedagogic content. The results show that both Surahs 'Yusuf' and 'Al-Qalam' included pedagogic contents, such as planning, emotions, educational, ethical values, and social education. This is in addition to pedagogic strategies, such as dialogue, problem-solving, and journey techniques. Authors recommend that educational policies makers and curricula designers should include the meanings of symmetry. Future studies are recommended to develop the theory of the network of symmetry in the Qur'an in other educational areas.

Keywords: Set point net theory, pedagogic content, Qura'an.

Received: 15/4/2019 Revised: 26/5/2019 Accepted: 9/7/2019 Published: 1/3/2020

Citation: Ababneh, S. A. ., Al-Rawajfeh, A. E. ., & Al-Hanaktah, I. I. . (2020). An Application of the Set Point Net Theory in Holy Qur'an: Pedagogic Contents in Surat 'Yusuf' and 'Al-Qalam' as an Example. *Dirasat: Educational Sciences*, 47(1), 373-384. Retrieved from <a href="https://dsr.ju.edu.jo/djournals/index.ph">https://dsr.ju.edu.jo/djournals/index.ph</a> p/Edu/article/view/1773



© 2020 DSR Publishers/ The University of Jordan.

This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY-NC) license <a href="https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/">https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/</a>

# تطبيق نظريّة شبكة التَّناظر في القرآن الكريم: المضامين التَّربويَّة في سورتيّ يوسف والقلم مثالًا

صالح أحمد عبابنة 1، أيمن عيد الرواجفة 2، إسراء عصام الحناقطة 3 1 كليَّة العلوم التربوية، الجامعة الأردنيَّة 2 كليَّة الهندسة، جامعة الطفيلة التّفنيَّة 3 وزارة التّربية والتّعليم

#### ملخّص

يقوم القرآن الكريم على التَّقابل والتُّنائيَّات؛ أي المثاني؛ لذا هدفت هذه الدِّراسة إلى تطبيق نظريّة شبكة التَّناظر في القرآن الكريم في المضامين التَّبويَّة في سورتيّ يوسف والقلم، واستخدمت المنهج الاستنباطي الذي يقوم على النَّظر في النُّصوص نظرة فهم، وذلك يكون من خلال إدراك المعنى ومعرفة اللفظ ومدلولاته ثم اقتباس قضيَّة تربويَّة. وأشارت نتائج الدراسة إلى أن سورتيّ يوسف والقلم تناظرتا في العديد من المضامين التَّبويَّة، ومنها: التَّغطيط والانفعالات النَّفسيَّة والقيم التَّبويَّة والمُّربية الإيمانيَّة والتَّقويم التَّبوييّ والأساليب التَّبويَّة، ومنها أسلوب الحوار وأسلوب حل المشكلات وأسلوب الرّحلة. وبالمجمل فإنَّ خلق سيِّدنا يوسف في سورة يوسف نجَّاه من القتل والبرِّ والسِّجن فأصبح عزيز مصر، وأثبت الله خلق رسوله محمَّد -صلى الله عليه وسلّم- في سورة القلم بقوله {وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيم} [القلم:4]. وأوصى الباحثون واضعي السياسات التربوية ومصمي المناهج بتضمينها معاني التناظر، وإجراء المزيد من الدراسات حول تطبيق نظرية شبكة التناظر في القران الكريم في المجالات التربوية الأخرى.

الكلمات الدالة: نظريَّة شبكة التَّناظر؛ المُّضامين التَّربويَّة؛ سورة يوسف؛ سورة القلم.

#### المقدمة:

القرآن الكريم كلام الله المعجز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وهو معجزة الرَّسول الأكرم - صلى الله عليه وسلم -، نزل بلسان عربيّ مبين، وهو كتاب لا تنقضي عجائبه ولا تنتبي غرائبه، ولا يبلى من كثرة الرَّدِ. وقد دعانا الله عزَّ وجلّ إلى تدبُّر هذا الكتاب بقوله: {أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا} [محمد:24]، وتضمّن آيات القُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اخْتِلاَفًا كَثِيرًا} [النساء:82] وقوله: {أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا} [محمد:24]، وتضمّن آيات محكمات وأخر متشابهات: {هُوَ الَّذِي َ أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمًا الَّذِينَ في قُلُوبٍ مُنْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَه محكمات وأخر متشابهات: {هُوَ النَّذِي أَوْلُواْ الأَلْبَابِ} [ال عمران:7]، مِنْهُ الْعُلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلاَّ أُولُواْ الأَلْبَابِ} [ال عمران:7]، مِنْهُ المَّاسِخُونَ في الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُر إِلاَّ أُولُواْ الأَلْبَابِ} [الله والرَّاسِخُونَ في الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلاَّ أُولُواْ الأَلْبَابِ} [الله والرَّاسِخُونَ في الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَدَّكُر إِلاَّ الله والرَّاسِخون أَيْ أَنُ القرآن الكريم على قسمين، الأوَّل: آيات محكمات هنَّ أم الكتاب يدركها كثير من النَّاس، والثَّاني: آيات متشابهات لا يعلم تأويلها إلا الله والرَّاسِخون في العلم، أي أنَّ إدارك الآيات المتشابهات يحتاج التَّامل والتَّفكر والتَّمحيص والبحث في مدلولاتها، فكان هذا الكتاب محلَّ تدبُّر وتفسير عبر العصور، وقام بتأويله الأف المفسِرين والباحثين.

ومن جهة أخرى يقوم القرآن الكريم على التَّقابل والثُّنائيات أي المثاني، حتَّى أن كلمة المثاني وردت مرَّتين في القرآن الكريم، الأولى في سورة الزمر، بقوله تعالى (الله نَزَلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابًا مَثَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَلِكُ هُدَى الله يَهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ) (23)، والثانية في سورة الحجر في قوله تعالى {وَلقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ المُثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيم} [87]. أورد الياسري (2015) عدة دلالات للفظة المثاني في اللغة، منها مثاني الشيء تثنيته وتكراره، أي أن القرآن يشبه بعضه بعضا ويفسر بعضه بعضا في أوامره ونواهيه وأحكامه، وأنه -أي القرآن الكريم- بني على ثنائيات يكمل بعضها بعضا، فكل شيء فيه بني على الثنائيات التقابلية، الخير والشر، الإنس والجن، الجنة والنار، المجمل والمفصل، المحكم والمتشابه، السماء والأرض، الأمر والنبي، وغيرها. والسبع المثاني هي سورة الفاتحة (أبو سم، 2001؛ درج والعاني، الجنة والنار، المجمل والمفصل، المحكم والمتشابه، السماء والأرض، الأمر والنبي، وغيرها. والسبع المثاني هي سورة الفاتحة (أبو سم، 2001؛ درج والعاني، ويظهر فها الاقتران الثنائي، حيث تجمع بين الشيء وما يناسبه، مثل (الرحمن، الرحيم) و(الله، رب) و(العبادة، الاستعانة)، أو لأنه يثني بها قراءة في كل صلاة (دحام والأسعد، 2013)، ونقل علي (2010) عن ابن جماعة تفسيره لمتشابه القرآن بأنه المتشابه المعنوي، حيث يتكرر مجيء الآيات في القصة الواحدة من قصص القرآن، أو موضوعاته في ألفاظ متعددة، وفواصل شتى، وأساليب متنوعة مع اتحاد المعنى لغرض بلاغي.

لا توجد دراسات سابقة حول التناظر في القرآن الكريم، وخصوصا للمضامين التربوية، ولكن توجد العديد من الدراسات حول المضامين التربوية في سورتي يوسف والقلم، ركزت أغلها على الجانب القصصي فيهما، قصة يوسف، وقصة أصحاب الجنة، وفيما يلي بعض هذه الدراسات: هدفت دراسة أبو زيد (1999) تعرف كيفية معالجة علاقة الآباء بالأبناء من حيث سلوك الأب وتَأثيره في سلوك الأبناء قولاً وفعلاً كما أظهرته سورة يوسف، استخدم الباحث المنهج الاستنباطي للحصول على النتائج، التي كان من أبرزها، أن تربية الآباء تتضمن تقوية الصلة بالأولاد؛ ليتم التفاعل التربوي، وتنجح العملية التربوية، وفيه تنبيه بضرورة الفصل بين الذكور وبين الإناث من خلال موقف امرأة العزيز مع يوسف —عليه السلام- على الرغم من جاهها وسلطانها، ومعاملة الأبناء بالمساواة وعدم التفريق بينهم. وإبراز أهمية تنويع أساليب التربية للأبناء بالإضافة إلى ضرورة التعرف إلى الخصائص النفسية للأطفال؛ لكي يتمكن المربي من تربيتهم التربية السليمة.

وأجرى الرحيلي (2000) دراسة هدفت إلى استنباط بعض المبادئ التربوية من قصة يوسف –عليه السلام-، حيث تناول في الدراسة مفهوم القصة القرآنية وميزاتها، والفرق بينها وبين غيرها من القصص، كما تناول في دراسته تعريفًا بقصة يوسف –عليه السلام-، واستنبط بعض المبادئ التربوية منها كالإيمان وسلامة الفطرة والصبر والشكر والثقة بالله، مبيئًا التطبيقات التربوية للمبادئ المستنبطة في القصة، في البيت، والمدرسة، والمجتمع مستخدمًا المنهج الاستنباطي.

وهدفت دراسة الصلاحين (2009) إلى تعرّف موضوعات التقويم التربوي المستنبطة من سورة يوسف –عليه السلام-، وكيف يفيد المنهج المدرسي من تضمينات التقويم التربوي المستنبطة من سورة يوسف -عليه السلام-. واستخدم الباحث المنهجية الاستنباطية بتتبع الدلالات والمعاني المرتبطة بالتقويم التربوي الواردة في سورة يوسف، وخلصت الدراسة إلى أن موضوعات التقويم التربوي تنوعت إلى تقويم المواضيع والأفكار، وتقويم السلوك، وأسس التقويم، والتنوع في وسائل التقويم.

وباستخدام المنهجيتين الوصفية والاستنباطية أجرى الدبيسي (2010) دراسة هدفت إلى بيان المضامين التربوية في سورة القلم، وأشارت نتائج الدراسة إلى أن أهم مضامين سورة القلم التربوية كانت في الجوانب: العقدية والتعبدية والأخلاقية والاجتماعية، وكانت أهم الأساليب التربوية: القدوة الحسنة، والقصة، والترغيب والترهيب، والحوار.

وأجرى الصلاحين (2011) دراسة أخرى تناولت سورة يوسف -عليه السلام-، هدفت إلى تعرّف الأساليب التَّربوية التي تضمنتها، وكيفية إفادة المنهج المدرسي من تضميناتها. ولتحقيق أهداف الدراسة استخدم المنهج التحليلي الاستنباطي، وذلك بتقصي الآيات ذات العلاقة بالموضوع، ثم ربطها بالموضوع الدرسي من تضميناتها. ولتحقيق أهداف الدراسة أو غير متتابعة. ومن خلال دراسة السورة الكريمة تبين أنها اشتملت على الأساليب التَّربوية، كالقصة والحوار، وأسلوب حل المشكلات والرحلة.

نلاحظ أن الدراسات السابقة تحدثت عن المضامين التربوية لكل من السورتين بشكل منفصل، ومنها ما حدد المضامين التربوية في قصتي يوسف وأصحاب الجنة بالتحديد، وكذلك بشكل منفصل؛ فهي لم تدرس التناظر في السورتين وخصوصا في جانب المضامين التربوية، وتتفق هذه الدراسة مع أغلب الدراسات السابقة في موضوعها وهو سورتي يوسف والقلم، وفي تركيزها على جانب المضامين التربوية في كلا السورتين، واستخدام المنهجية الاستنباطية، وتختلف عنها في محاولة تقديم أنموذج لنظرية التناظر (المثاني) في القرآن الكريم في الجانب التربوي في سورتي يوسف والقلم.

## مشكلة الدراسة

لقد حث الله تعالى على التأمل والتدبر بالقران الكريم، بقوله تعالى: {كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِّيَدَّبَرُوا آيَاتِهِ وَلِيتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَاب} [ص:29]، وقد حظي القرآن الكريم باهتمام المسلمين وغيرهم على مر العصور، وتم تفسيره والبحث فيه في المجالات اللغوية والاقتصادية والاجتماعية والتربوية المختلفة، ويستوعب القرآن الكريم البحث والتأمل إلى قيام الساعة. وأن جُمَلَ القرآن الكريم لا تنحصر في معنى واحد، وهي في حكم كلي يتضمن معاني لكل طبقات البشر وأزمانهم، فيذكر كل متأمل جزءًا من ذلك المعنى الكلى (درج والعاني، 2010).

وأوصى العديد من الباحثين (الدبيسي، 2010؛ الصلاحين، 2009 و2011) بإجراء المزيد من الدراسات المرتبطة بالقرآن الكريم من الناحية التربوية، ودعا الرواجفة (2018) إلى التأصيل هذا المبدأ؛ لفتح آفاق لتطبيقها في مختلف علوم القرآن وإعجازه في التشريع، والمبادئ التربوية، والعقيدة، والمستنبطات الفقهية، والتاريخ، والأخلاق، وأحكام التجويد، والعلوم، وغيرها. ومن هنا تدور مشكلة هذه الدراسة حول: استكشاف جوانب التناظر(المثاني) في القرآن الكريم، وبالتحديد في سورتي يوسف والقلم، من حيث المضامين التربوية الواردة فيهما، وبذلك فإن هذه الدراسة تسعى إلى الإجابة عن الأسئلة الآتية:

السؤال الأول: ما نظرية شبكة التناظر في القرآن الكريم؟

السؤال الثاني: ما جوانب التناظر (المثاني) بين سورتي يوسف والقلم؟

السؤال الثالث: ما جوانب تطبيق التناظر (المثاني) في المضامين التربوية في سورتي يوسف والقلم؟

### أهداف الدراسة:

تهدف هذه الدراسة إلى التعريف بنظرية شبكة التناظر في القرآن الكريم، واسكتشاف جوانب التناظر بين سورتي يوسف والقلم، وخصوصا في المضامين التربوبة.

## أهمية الدراسة:

تعود أهمية هذه الدراسة إلى ارتباطها بالقرآن الكريم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وإلى أهمية التربية قديما وحديثا، حيث إن القرآن الكريم كتاب هداية للإنسان في جميع جوانب حياته ومنها التربوية، ويؤمل أن يستفيد من نتائج هذه الدراسة واضعو السياسات التربوية على مستوى التعليم العام والعالي في الدول الإسلامية المختلفة، وواضعو المناهج الدراسية ومعلمو التربية الإسلامية. ومن جهة أخرى تفتح المجال للمزيد من الدراسات حول التناظر والمثاني في القرآن الكريم في المجالات المختلفة الفقهية والتعبدية والإيمانية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية وغيرها.

# مصطلحات الدراسة

تضمنت الدراسة عدة مصطلحات، أهمها:

نظرية شبكة التناظر في القرآن الكريم (The Theory of set point net in the Holy Quran): وتنص على أن "كل سورة في النصف الأول في القرآن الكريم (The Theory of set point net in the Holy Quran): وتنص على أن "كل سورة في النصف الأول من السورة تقابلها سورة مناظرة لها في النصف الثاني (النوع الأول)، وكذلك في السورة الواحدة: فإن كل آية أو مجموعة من الآيات من النصف الثاني (النوع الثاني)، وينطبق هذا على الآية الواحدة كذلك (النوع الثالث)، كبناء ونسق للقران كله"(الرواجفة، 2018).

المضامين التربوية: وهي المحتوى التربوي الذي يكمن وراء معاني الآيات، ويشير إلى المبادىء والدلالات التربوية الواردة في سورتي يوسف والقلم. سورة يوسف: وهي سورة مكية وترتيها (12) في القرآن الكريم تناولت بمجملها قصة نبي الله يوسف –عليه السلام- والمحن التي مربها في الشدة والرخاء، وعدد آياتها (111) آية.

سورة القلم: وهي سورة مكية من أوائل السور نزولا، وترتيبها في المصحف الشريف (68)، وتتكون من (52) آية، وتضمنت قصة أصحاب الجنة بالإضافة إلى الموضوعات الآتية: الأول: تقرير الوحدانية لله الواحد الحق، والثاني: تقرير النبوة للنبي - محمد صلى الله عليه وسلم- وخلقه العظيم وأنه رسول الله حقا، والثالث: إثبات أمر البعث والدار الآخرة، وأنه حق لا ربب فيه.

### حدود الدراسة ومحدداتها:

اقتصرت هذه الدراسة على استكشاف جوانب التناظر التربوي بين سورتي يوسف والقلم. بينما تمثلت محددات الدراسة بمجالات: التخطيط والانفعالات النفسية والأساليب التربوبة والقيم التربوبة والأخلاقية والتربية الاجتماعية والتربية الإيمانية والتوبية التربوي.

## منهجية الدراسة

استخدمت الدراسة المنهج الاستنباطي المتفرع من المنهج التاريخي، وذلك بدراسة النصوص بهدف استخراج دلائل لنظرية التناظر في القرآن الكريم (النوع الأول)، والتركيز على المضامين التربوية. الذي يقوم على النظر في النصوص نظرة فهم، وذلك يكون من خلال إدراك المعنى ومعرفة اللفظ ومدلولاته ثم اقتباس قضية تربوية. لقد استقرأ الباحثون الآيات الواردة في السورتين الكريمتين حسب الموضوع الذي تعلقت به واستنباط ما تضمنته من أمور تربوية وفق خطة الدراسة، والاستعانة بما ورد في الأدب التربوي والدراسات السابقة ذات الصلة. وبما أن هذا المنهج يقوم على بذل الجهد العقلي في الاستنباط؛ فقد تكرر إيراد بعض الآيات من السورتين الكريمتين في أكثر من موضوع في الدراسة.

# نتائج الدراسة ومناقشتها

وتم عرضها وفقا لأسئلة الدراسة كما يأتى:

النتائج المتعلقة بالإجابة عن السؤال الأول: ما نظربة شبكة التناظر في القرآن الكريم؟.

هي نظرية استنبطها أيمن الرواجفة (2018) من تدبر قوله تعالى: (اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابًا مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ) (23) سورة الزمر. ومن قوله تعالى {وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْثَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيم} [الحجر:87].

وأورد تفسير الطبري: القول في تأويل قوله تعالى: [اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِيَ تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ] (23) سورة الزمر.

يقول تعالى ذكره: (الله نزّل أَحْسَنَ الْحَرِيثِ كِتَابًا) يعني به القرآن (مُتَشَابِهًا) يقول: يشبه بعضه بعضا، لا اختلاف فيه، ولا تضادّ. كما حدثنا بشر، قال: ثنا ينزيد، قال: ثنا سعيد، عن قتادة، قوله: (الله نزل أَحْسَنَ الْحَرِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا) الآية تشبه الآية تشبه الآية، والحرف يشبه الحرف. حدثنا محمَّد قال: ثنا معيد، عن السديّ (كِتَابًا مُتَشَابِهًا) قال: المتشابه: يشبه بعضه بعضا. حدثنا ابن حميد، قال: ثنا جرير، عن يعقوب، عن جعفر، عن سعيد بن جُبَير، في قوله: (كِتَابًا مُتَشَابِهًا) قال: يشبه بعضه بعضا، ويصدّق بعضه بعضا، ويدلّ بعضه على بعض. وقوله: (مَثَانِيَ) يقول: تُثنى فيه الأنباء والأخبار والقضاء والأحكام والحجج. والنحو الذي قلنا في ذلك قال أهل التأويل.

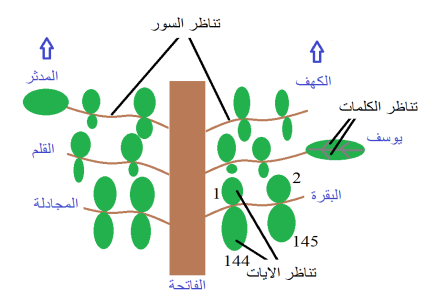
\* ذكر من قال ذلك: حدثني يعقوب بن إبراهيم، قال: ثنا ابن عُلَية، عن أبي رجاء، عن الحسن، في قوله: (اللَّهُ نزلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِيَ) قال: ثنا المسورة فيها الآية في سورة أخرى آية تشهها، وسئل عنها عكرمة. حدثني محمد بن عمرو، قال: ثنا أبو عاصم، قال: ثنا عيسى، وحدثني الحارث، قال: ثنا الحسن، قال: ثنا ورقاء جميعا، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد، قوله: (كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِيَ) قال: في القرآن كله. حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا العيد، عن قتادة (مَثَانِيَ) قال: ثنى الله فيه الفرائض، والقضاء، والحدود. حدثني محمد بن سعد، قال: ثني أبي، قال: ثني عيم، قال: ثني أبي، عن أبيه، عن ابن عباس، قوله: (مَثَانِيَ) قال: كتاب الله مثاني، ثنى فيه الأمر مرارا. حدثنا محمد، قال: ثنا أسباط، عن السديّ، في قوله: (مَثَانِيَ) ثنى في غير مكان. حدثني (مَثَانِيَ) قال: كتاب الله مثاني، ثنى فيه الأمر مرارا. حدثنا محمد، قال: ثنا أسباط، عن السديّ، في قوله: (مَثَانِيَ) ثنى في غير مكان. حدثني يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد في قوله: (مَثَانِيَ) مردّدا، رُدِد موسى في القرآن وصالح وهود والأنبياء في أمكنة كثيرة. وقوله: (مَثَانِيَ) مين إلى العمل بما الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمُ) يقول تعالى ذكره: تقشعر من سَماعه إذا تلي عليهم جلود الذين يخافون ربهم (ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ) يعني إلى العمل بما في كتاب الله، والتصديق به.

وعليه قام الرواجفة بترتيب سور القرآن الكريم بعد استثناء سورتي الفاتحة رقم (1) بترتيب سور القرآن الكريم، والناس ذات الترتيب الأخير (114)، على اعتبار أن سورة الفاتحة هي ملخص (Abstract) للقرآن الكريم، وسورة الناس هي الخلاصة (Conclusion)، وبالتالي يكون ترتيب باقي سور القرآن الكريم مثانى (كل سورتين معا) كما في الجدول (1):

وأوضح الرواجفة (2018) نظرية شبكة التناظر بأن كل سورة في النصف الأول في القرآن (2-57 تناظر 58-113) تقابلها سورة مناظرة لها في النصف الثاني (النوع الأول)، وكذلك في السورة الواحدة؛ فإن كل آية أو مجموعة من الآيات في النصف الأول من السورة يناظرها آية أو مجموعة من الآيات من النصف الثاني (النوع الثاني)، وينطبق هذا على الآية الواحدة كذلك (النوع الثالث)، كبناء ونسق للقران كله، كما هو الحال في بناء الكون وتناظره، كتناظر اليد اليمنى مع اليد اليسرى، وكالتناظر في جزيء الماء، وكذلك كتناطر بلورة منتظمة ومثل عقد منتظم. ويأخذ التناظر أشكالا عديدة قد يكون تناظرا في اللغة وتناظرا في المعاني وتناظرا اجتماعيا وتناظرا تربويا، وقد يكون تناظرا بين الآيات، وتناظرا في الصور البلاغية وغيرها - والله أعلم به - (الشكل

| الجدول (1) ترتيب سور القرآن الكريم متاني |       |         |  |          |         |        |         |  |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------|-------|---------|--|----------|---------|--------|---------|--|--|--|--|--|--|
| الترتيب                                  | الاسم | الترتيب |  | الاسم    | الترتيب | الاسم  | الترتيب |  |  |  |  |  |  |
| 86                                       | الروم | 30      |  | المجادلة | 58      | اليقرة | 2       |  |  |  |  |  |  |

| الاسم    | الترتيب | الاسم    | الترتيب | الاسم     | الترتيب | الاسم    | الترتيب |
|----------|---------|----------|---------|-----------|---------|----------|---------|
| الطارق   | 86      | الروم    | 30      | المجادلة  | 58      | البقرة   | 2       |
| الأعلى   | 87      | لقمان    | 31      | الحشر     | 59      | آل عمران | 3       |
| الغاشية  | 88      | السجدة   | 32      | الممتحنة  | 60      | النساء   | 4       |
| الفجر    | 89      | الأحزاب  | 33      | الصف      | 61      | المائدة  | 5       |
| البلد    | 90      | سبأ      | 34      | الجمعة    | 62      | الأنعام  | 6       |
| الشمس    | 91      | فاطر     | 35      | المنافقون | 63      | الأعراف  | 7       |
| الليل    | 92      | یس       | 36      | التغابن   | 64      | الأنفال  | 8       |
| الضحي    | 93      | الصافات  | 37      | الطلاق    | 65      | التوبة   | 9       |
| الشرح    | 94      | ص        | 38      | التحريم   | 66      | يونس     | 10      |
| التين    | 95      | الزمر    | 39      | الملك     | 67      | هود      | 11      |
| العلق    | 96      | غافر     | 40      | القلم     | 68      | يوسف     | 12      |
| القدر    | 97      | فصلت     | 41      | الحاقة    | 69      | الرعد    | 13      |
| البينة   | 98      | الشورى   | 42      | المعارج   | 70      | إبراهيم  | 14      |
| الزلزلة  | 99      | الزخرف   | 43      | نوح       | 71      | الحجر    | 15      |
| العاديات | 100     | الدخان   | 44      | الجن      | 72      | النحل    | 16      |
| القارعة  | 101     | الجاثية  | 45      | المزمل    | 73      | الإسراء  | 17      |
| التكاثر  | 102     | الأحقاف  | 46      | المدثر    | 74      | الكهف    | 18      |
| العصر    | 103     | محمد     | 47      | القيامة   | 75      | مريم     | 19      |
| الهمزة   | 104     | الفتح    | 48      | الإنسان   | 76      | طه       | 20      |
| الفيل    | 105     | الحجرات  | 49      | المرسلات  | 77      | الأنبياء | 21      |
| قريش     | 105     | ق        | 50      | النبأ     | 78      | الحج     | 22      |
| الماعون  | 107     | الذاريات | 51      | النازعات  | 79      | المؤمنون | 23      |
| الكوثر   | 108     | الطور    | 52      | عبس       | 80      | النور    | 24      |
| الكافرون | 109     | النجم    | 53      | التكوير   | 81      | الفرقان  | 25      |
| النصر    | 110     | القمر    | 54      | الانفطار  | 82      | الشعراء  | 26      |
| المسد    | 111     | الرحمن   | 55      | المطففين  | 83      | النمل    | 27      |
| الإخلاص  | 112     | الواقعة  | 56      | الانشقاق  | 84      | القصص    | 28      |
| الفلق    | 113     | الحديد   | 57      | البروج    | 85      | العنكبوت | 29      |



الشكل (1): مبدأ شبكة التناظر (التناغم) في السور والآيات والكلمات

# النتائج المتعلقة بالإجابة عن السؤال الثاني: ما جو انب التناظر (المثاني) بين سورتي يوسف والقلم؟.

باستقراء السورتين الكريمتين؛ فيمكن تحديد التناظر بين السورتين الكريمتين كما يلي: لقد بدأتا بأحرف مقطعة، {الر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِين} [يوسف:1]، و{ن وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُون} [القلم:1]، ووردت كلمة زعيم مرتين في القرآن الكريم مرة في سورة يوسف {قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ الْلِكِ وَلِمَن جَاء بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَناْ بِهِ زَعِيم} [يوسف:72] ومرة في سورة القلم {سَرة واحدة في سورة يوسف ووردت كلمة الذكر بمعنى القرآن الكريم مرة واحدة في سورة يوسف وَمَا تَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِين} [يوسف:104]، بينما وردت مرتين في سورة القلم {وَإِن يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزِلُقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَا سَمِعُوا الذّي كُرُ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمْجُنُون} [القلم:51] {وَمَا هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِين} [القلم:52]، ووردت أغلب كلمات الآية وقمَا تَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِين} [القلم:52]، ووردت أغلب كلمات الآية وقمَا تَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِين} [القلم:52]، ووردت أغلب كلمات الآية وقمَا تَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِين} [القلم:53]، ووردت أيسف، بينما وردت في سورة القلم في آيتين وأم تُسْأَلُهُمْ أَجْرًا فَهُم مِن مَعْرَمٍ مُثْقَلُون} [القلم:54]. ووردت كلمة المجرمين مرة واحدة في كلا السورتين، في سورة يوسف {وَرَفَعَ أَبَويْهِ عَلَى الْعُرْمِين} [يوسف:10]. وفي سورة القلم وأَنَعُ أَبُونُهِ عَلَى الْعُرْمِينَ وَمُدُرُواْ لَكُ سُجَدًا } [يوسف:100] بندا وردت مرتين في سورة القلم واحدة في سورة يوسف {وَرَفَعَ أَبَويْهِ عَلَى الْعُرْمِينِ وَمَدُرُواْ لَكُ سُجَدًا } [يوسف:100] إلى السُّجُودِ وَهُمْ يَرْمَقُهُمْ دَلَةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ يَسْتَطِيعُون} [القلم:34] والقلم:35]

وورد الاجتباء (الاختيار من بين الأفضل) في سورة يوسف {وَكَذَلِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ وَيُتِمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَى آلِ يَعْقُوبَ كَمَا أَتَمَّهَا عَلَى أَبَوَيْكَ مِن قَبْلُ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَقَ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ حَكِيم} [يوسف:6]، وورد في سورة القلم، بقوله تعالى {فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِجِين} [القلم:50]. وورد البصر وعكسها أربع مرات في سورة يوسف، في قوله تعالى: {اذْهَبُواْ بِقَمِيصِي هَذَا فَٱلْقُوهُ عَلَى وَجْهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأْتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِين} [يوسف:93]، وقوله تعالى {فَلُو يَعْلَى وَجْهِهِ فَارْتَدَّ بَصِيرًا} [يوسف:89]، وقوله تعالى {فَلَمَّا أَن جَاء الْبَشِيرُ ٱلْقَاهُ عَلَى وَجْهِهِ فَارْتَدَّ بَصِيرًا} [يوسف:84]، وكذلك ورد جذر بصر أربع مرات في سورة القلم، قال تعالى: {فَسَتُبْصِرُ وَيُهِ وَكَظِيم} ويُبْصِرُون} [القلم:5]، و{خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ} [القلم:43] و{وَإِن يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُرْلِقُونَكَ بِأَبْصِرُوهِمْ} [القلم:5].

# المثاني في قصتي يوسف عليه السلام وأصحاب الجنة:

- تم ذكر القصتين كاملتين في كل سورة؛ فقصة سيدنا يوسف كاملة في سورة واحدة، وليس كما وردت قصص أغلب الأنبياء والرسل في عدة مواضع من القرآن الكريم، وقصة أصحاب الجنة وردت في سورة القلم فقط.
- كلا القصتين لآباء صالحين سيدنا يعقوب -عليه السلام- في قصة يوسف، ولم يذكر والد أصحاب الجنة، ولكنه كان يخرج الصدقات من جنته، ويسمح للمساكين بدخولها دون إذن، ورزق كل منها بعدد كبير من الأولاد، (11) ولدا لسيدنا يعقوب -عليه السلام-، ولم يذكر عددهم في قصة أصحاب الجنة، والنص القرآني يشير إلى أنهم كثر، فيشير إليهم بالجمع مثل أصحاب الجنة، وقال أوسطهم.
- ورد لفظ الابتلاء مرتين في بداية قصة أصحاب الجنة، قال تعالى {إنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أصحاب الْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِين} [القلم:17]،

- وحدث الابتلاء في كلا القصتين: ابتلاء سيدنا يعقوب عليه السلام بفقد ولده يوسف، وابتلاء أخوة يوسف، بمحاولة قتل أخهم يوسف أو التخلص منه، وابتلاء يوسف مع إمرأة العزبز ودخوله السجن، وابتلاء أصحاب الجنة بالمال والثروة؛ فهم أصحاب جنة.
- الأب في سورة يوسف كان فقيرا، أو أصابه الفقر {فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَيْهِ قَالُواْ يَاأَيُّهَا الْعَزِيرُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا الضُّرُّ وَجِنْنَا بِيِضَاعَةٍ مُّزْجَاةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّقْ عَلَيْنَا إِنَّ اللهَ يَجْزِي الْمُتَصَدِقِين} [يوسف:88]، ثم أصبح ولده يوسف قائما على خزائن الأرض، قال تعالى: {قَالَ آجْعَلِنِي عَلَىٰ خَزَائِنِ آلْأَرْضِ لَ اللهَ يَجْزِي الْمُتُصَدِقِين} إيوسف:88] ثم أصبح ولده يوسف قائما على خزائن الأرض، قال تعالى: {قَالَ آجْعَلِنِي عَلَىٰ خَزَائِنِ آلْأَرْضِ لَ اللهَ عَلَىٰ خَزَائِنِ آلْأَرْضِ لَلهَ مَهُا حَيْثُ يَشَاءً } [يوسف:55-56]، بينما كان الأب في قصة أصحاب الجنة ميسورا ذو جنة ، وأصاب أبناءه الفقر بعدما احترقت جنتهم.
- ظهر من بين الأبناء في المواقف الصعبة من هو راجح العقل، ففي قصة يوسف عليه السلام ورد قوله تعالى: {قَالَ قَائِلٌ مَّهُمْ لاَ تَقْتُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي عَيَابَةِ الْجُبِّ يَلْتَقِطْهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ إِن كُنتُمْ فَاعِلِين} [يوسف:10] وقوله تعالى {فَلَمَّا اسْتَيْأَسُواْ مِنْهُ خَلَصُواْ نَجِيًّا قَالَ كَبِيرُهُمْ أَلَمْ تَعْلَمُواْ أَنْ أَبْرَحَ الأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِي أَبِي أَوْ يَحْكُمَ اللهُ لِي وَهُو خَيْرُ الْحَاكِمِين} أَنَ أَبْرَحَ الأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِي أَبِي أَوْ يَحْكُمَ اللهُ لِي وَهُو خَيْرُ الْحَاكِمِين} [يوسف:80]، بينما ورد في قصة أصحاب الجنة قوله تعالى: {قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُل لَّكُمْ لَوْلاَ تُسَيِّحُون} [القلم:28]، مما يدل على أن أبناء الصالحين وان أخطأوا شأنهم شأن باقى البشر؛ فإن الخير والصلاح فهم وبظهر في الوقت الناسب، ولا يستمروا بالظلم أوالمعصية.
- في ذروة حبكة القصتين هناك الاعتراف بالخطأ والعودة إلى الله، ففي قصة يوسف ورد قوله تعالى {قَالُواْ تَاللهِ لَقَدْ آثَرَكَ اللهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لَخَاطِئِين} [92] ، وورد قوله تعالى في قصة أصحاب الجنة {قَالُوا سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِين} [29] {فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَلاَوَمُون} [30] {قَالُوا يَوْسُفَ: 91-32].

  يَاوَنْلَنَا إِنَّا كُنَّا طَاغِين} [31] {عَمَى رَبُنَا أَن يُبْدِلَنَا خَيْرًا مِّهُمَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُون} [القلم: 29-32].

# النتائج المتعلقة بالإجابة عن السؤال الثالث: ما جو انب تطبيق التناظر (المثاني) في المضامين التربوبة في سورتي يوسف والقلم؟.

تضمنت سورتي يوسف والقلم العديد من المضامين التربوية، ومنها:

- التخطيط: ففي سورة يوسف أخذ أخوة يوسف بالتخطيط للتخلص من أخهم يوسف، ومناقشة البدائل الممكنة، ثم التنفيذ وإحضار الأدلة، وتخطيط يوسف عليه السلام لتجنيب مصر وما حولها من آثار الجدب والمجاعة، حيث عرض خطته على الملك، وتعهد بتنفيذها. بينما في سورة القلم قام أصحاب الجنة بالتخطيط لجني الثمار صباحا مبكرين، حتى لا يراهم المساكين، ويطلبوا ما اعتادوا عليه.
- الانفعالات النفسية: فورد في سورة يوسف الغيرة والحسد والحزن والغضب والخوف والسرور ومشاهد الابتلاء في مواقف الشدة ومواقف الرخاء: ابتلاء يعقوب عليه السلام بفقدان ابنه وفقدان بصره ومشهد الصبر الطويل وعدم القنوط من رحمة الله تعالى، ومشد لقاء يوسف. والابتلاء ليوسف: غيرة الأخوة، وفتنة إمرأة العزيز، وفتنة السجن، وفتنة الملك والحكم. وأكدت السورة على تأثير الجانب الانفعالي في السلوك: الغيرة أدت إلى محاولة القتل والإبعاد. وتعطي القصة العبر: انتصار الحق على الباطل، والخير على الشر، مهما ساد الباطل والظلم، والعفو عند المقدرة، والقيادة الخيرة تؤدي إلى أن يعم الخير في البلاد وحولها (المحادين، 2004)، والكيد والمكر والاحتيال، ويوجد مثالان للكيد المذموم، وهما: كيد أخوة يوسف في التخلص منه، وكيد إمرأة العزيز في مراودة يوسف عن نفسه، ومر هذا الكيد بخطوات: التخطيط والتنفيذ والإتهام والدليل. وكيد حميد، قام به يوسف ليأخذ أخاه في دين الملك. وكذلك ورد في سورة القلم مشاهد الابتلاء في مواقف الشدة ومواقف الرخاء، بداية قصة أهل الجنة الرخاء وفي نهايتها الشدة، وما تضمنته قصة أصحاب الجنة من الأمل والكيد والغضب وسوء النية.
  - الأساليب التربوبة: استخدمت السورتان أساليب تربوبة عديدة لتحقيق أهدافها؛ فمن هذه الأساليب في سورة يوسف:
- 1- أسلوب الحوار: فاستخدمت الحوار في مجمل القصة، حيث وردت كلمة قال (72) مرة، وبدأت القصة بحوار وانتهت بحوار، حيث بدأت بحوار يوسف مع أبيه عندما أخبره برؤياه، قال تعالى إِذْ قَالَ يُوسُفُ لأَبِيهِ يَاأَبِتِ إِنِي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِين} [يوسف:4] {قَالَ يَوسُفُ لأَبِيهِ يَاأَبِتِ إِنِي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِين} [يوسف:4] وبعد ذك حوار عاصف بين الأخوة لتقرير مصير يوسف، قال تعالى: {إِذْ قَالُوا لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَى أَبِينَا مِنَّا وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلاَلٍ مُّيِين} [يوسف:8] {الْقَتْلُوا يُوسُفَ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَى أَبِينَا مِنَا وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلاَلٍ مُّيِين} [يوسف:8] {الْقَتْلُوا يُوسُفَ وَالْحَوْهُ أَوْمَلُوا يُوسُفَ وَالْحَوْهُ أَرْضًا لَا يَعْدِهِ قَوْمًا صَالِحِين} [يوسف:9] {قَالَ الْمَوْبُوا يُوسُفَ وَأَلُوا يُوسُفَ وَأَلُوا يُوسُفَ وَالْمُوسُ وَتَكُونُوا مِن بَعْدِهِ قَوْمًا صَالِحِين} [يوسف:9] {قال المقتلة الذين دخلوا معه السجن، وحوار فاعيد السلام مع الفتية الذين دخلوا معه السجن، وحوار فاعليه السلام مع الفتية الذين دخلوا معه السجن، وحوار الملك مع حاشية حول رؤياه، وحوار يوسف مع ورول الملك، وحوار الملك مع زوجته، وحوار أخوة يوسف معه، وحوارهم مع أبهم، وحوار يوسف مع أبهم، وحوار الملك مع زوجته، وفي نهاية القصة حوار يوسف مع والديه: {قَلَمًا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ آوَى إِلَيْهِ أَبَوْنِهِ وَقَالَ ادْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاء اللهُ آمِنِين} [يوسف مع والديه: {قَلَمًا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ آوَى إِلَيْهِ أَبُونِهِ وَقَالُ ادْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاء اللهُ آمِنِين} [يوسف عورا بيوسف عورا بيوسف عورا بيوسف عورا المُنتق المُرتقي مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِي حَقَّا وَقَدُ أَحْسَنَ بَي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ السِّجْنِ وَجَاء بِكُم مِنَ الْبَدُو مِن بَعْدِ عَلَى الْمَعْرَى وَنَعْنَ إِنْ الْمَعْرَى وَمَوْمَ الْمَلِيفُ وَمَيْنَ أَلْمُلْكُولُولُ مُلْكُولُولُ مُلْكُولُولُ الْمَلْكُولُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْم
- 2- أسلوب حل المشكلات: ولعل رؤيا الملك مثال واضح على هذا الأسلوب حيث بدأ بعرض المشكلة وباحثا عن حلها، قال تعالى: {وَقَالَ الْمُلِكُ إِنِّي أَرَى سَبْعَ

بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنبُلاَتٍ خُضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَاتٍ يَاأَيُّهَا الْمُلاُ أَفْتُونِي فِي رُؤْيَايَ إِن كُنتُمْ لِلرُّؤْيَا تَعْبُرُون} [يوسف:44]، واستمر البحث عن حل إلى أن وجده ساقي الملك، قال تعالى: {وَقَالَ الَّذِي نَجَا مِبُهُمَا وَادَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنْيِئُكُم وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ الأَخْلاَمِ بِعَالِمِين} [يوسف:45]، واستمر البحث عن حل إلى أن وجده ساقي الملك، قال تعالى: {وَقَالَ الَّذِي نَجَا مِبُهُمَا وَادَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنْيِئُكُم بِتَأْوِيلِهِ فَأَرْسِلُون} [يوسف:45] (يُوسُف ُ أَيُّهَا الصِّدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ مَيْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعِ سُنبُلاَتٍ خُضْرٍ وَأُخرَ يَابِسَاتٍ لَعَلِي أَرْجِعُ إِلَى النَّاسِ لَعَيْمُ مَا وَلَيْكُمُ مَا عَدْرُوهُ فِي سُنبُلِهِ إِلاَّ قَلِيلاً مِّمَّا تَأْكُلُون} لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُون} [يوسف:46]، وكان الحل عند يوسف - عليه السلام -: {قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ ذَأَبًا فَمَا حَصَدَتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنبُلِهِ إِلاَّ قَلِيلاً مِّمَّا تَأْكُلُون} [يوسف:48] {ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ مَامٌ فِيهِ يُعَاثُ النَّاسُ وَفِيهِ لَعْلَالًا مُقَا تُعْصِرُون} [يوسف:49]، وتم اختيار هذا البديل وقام بتنفيذه صاحبه يوسف - عليه السلام -.

3- أسلوب الرحلة: ومن أمثلة هذا الأسلوب في قصة يوسف عليه السلام حيث طلب أخوة يوسف من أبيهم مرافقة يوسف لهم في رحلة صيد، قال تعالى: {قَالُواْ يَاأَبَانَا مَا لَكَ لاَ تَأْمَنَا عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُون} [يوسف:11] {أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبْ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُون} [يوسف:15] {أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبْ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُون} [يوسف:15] {قَالُواْ يَاأَبَانَا وَالَّوْ يُعَانَا اللَّهُ لَنَاصِحُون} [يوسف:15] وَمَلُواْ يَاأَبَانَا إِنَّا لَهُ لَنَاصِحُون} [يوسف:15] ومثال آخر عندما طلب يعقوب عليه السلام من أبنائه البحث عن يوسف في رحلتهم للتجارة مع مصر {وَجَاء أخوة يُوسُفَ فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنكِرُون} [يوسف:58] {وَلَمَّ جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ قَالَ ائْتُونِي بِأَحٍ لَكُم مِّنْ أَبِيكُمْ أَلاَ تَرُوْنَ أَنِي أُوفِي الْكَيْلُ وَأَنْ خَيْرُ الْمُزْلِين} [يوسف:59] {وَلَمَّ تَيْأُسُواْ مِن رَوْحِ اللهِ إِنَّهُ لَكَوْلُونَ إِنَّا لَهُ لَحَافِظُون} [يوسف:63] {يَاأَبَانَا مُنعَ مِنَّا الْكَيْلُ فَأَرْسِلُ مَعَنَا أَخَانَا تَكْتَلُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُون} [يوسف:63] {يَابَنِيُّ اذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلاَ تَيْأَسُواْ مِن رَوْحِ اللهِ إِنَّهُ لَا يَيْفُمُ مُن مُن مِن رَوْحِ اللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُون} [يوسف:83] وللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُون} [يوسف:83] وللهُ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُون} [يوسف:83] ولاَ الْكَيْلُ وَأَرْسِلُ مَعَنَا أَخَانَا تَكْتَلُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُون} [يوسف:83] ولَيْبَيْ اذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلاَ تَيْأَسُواْ مِن رَوْحِ اللهِ إِلاَّ الْمَوْمُ الْكَافِرُون} إللهُ ولاَ اللَّهُ الْهُولُ الْتَعَامُ الْكَافِرُونَ الْهَوْمُ الْكَافِرُون} [يوسف:83] ولاَ لَهُ مُولُون اللهِ إِلاَ الْقَوْمُ الْكَافِرُون} إليَّهُ الْمَوْمُ الْكَافِرُونَ اللَّهُ ولَا لَهُ لَعَالَا الْكَافُرُونَ الْمَوْمُ الْكَافِرُونَ اللهُ ولَا لَهُ الْمُؤْمُ الْكَافِرُونَ اللهِ الْعَلْمُ الْعَوْمُ الْمُعْرُونَ اللّهُ ولَا لَهُ اللّهُ ولَا لَهُ الْكُونُ الْمُؤْمِلُ الْعَالِمُ الْعَالِمُ الْعَالَا الْكَافِرُونَ اللّهِ الْعَالِمُ الْعَالَ الْمُعْرَالِهُ الْهُولُونُ الْمُؤْمُ الْمُعْرَافُهُمْ الْمُ

بينما استخدمت سورة القلم أساليب: الحوار، مثل حوار أصحاب الجنة فيما بينهم، قال تعالى: {فَتَنَادَوا مُصْبِحِين} [21] {أَنِ اغْدُوا عَلَى حَرْثِكُمْ إِن كُنتُمْ صَارِمِين} [22] {فَانطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُون} [23] {أَن لا يَدْخُلُنَهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُم مِسْكِين} [24] {وَعَنَوْا عَلَى حَرْدٍ قَادِرِين} [25] {فَالمَا رَأَوْهَا قَالُوا إِنَّا لَيَنْمُ مَسْكِين} [26] {بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُون} [27] {قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ لَوْلاَ تُسَبِّحُون} [28] {قَالُوا سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنَّا كُنًا ظَالِمِين} [29] {فَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ لَوْلاَ تُسَبِّحُون } [28] إقالُوا سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنَّا كُنًا ظَالِمِين} [29] إلقلم:31]، وأسلوب ضرب الأمثلة، قال تعالى: {إِنَّا بَلُوْنَاهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَصحاب الْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصُرُمُهُمْ أَلَاهُ اللَّهُمْ عَلَى الْعُوسِ يَتَلاَوَمُون} [القلم:31].

- القيم التربوية والأخلاقية: وردت في قصة يوسف عليه السلام قيم تربوية وأخلاقية عديدة، منها (عويس، 2016): قيمة كتمان النعمة إذا كان إضهارها سيحدث حسدا وكيدا، مما يسبب شرخا في الأسرة، قال تعالى على لسان يعقوب عليه السلام: {قَالَ يَابُيْقَ لاَ تَقْصُصْ رُوْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيْكِيدُواْ لَكَيْدًا إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلإِنسَانِ عَدُوقٌ مُّبِين} [يوسف:5]. وقيمة الحرص على الكرامة الشخصية، وأبرز أمثلتها، طلب يوسف من العزيز إظهار براءته قبل خروجه من السجن، قال تعالى {وَقَالَ اللَّلِكُ انْتُونِي بِهِ فَلَمَّا جَاءهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلُهُ مَا بَالُ النِّسْوَةِ اللاَّتِي قَطَّعْنَ أَيْدِيهَنَّ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ واللهُ اللهِ اللهِ واللهِ واللهُ اللهُ واللهُ واللهُ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهِ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ اللهُ واللهُ واللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهِ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهِ واللهِ واللهِ واللهُ واللهِ واللهُ واللهُ واللهِ واللهِ واللهُ واللهُ

وبالمجمل فإن خلق سيدنا يوسف في سورة يوسف نجاه من القتل والبئر والسجن فأصبح عزيز مصر، وأثبت الله خلق رسوله محمد - صلى الله عليه وسلم - في سورة القلم بقوله: {وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيم} [القلم:4] (الرواجفة، 2018).

وأضاف الخطيب (2009) قيما أخرى محمودة مثل: النصيحة، قال تعالى على لسان يعقوب عليه السلام: {قَالَ يَابُغَعُ لاَ تَقْصُصْ رُوْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلإِنسَانِ عَدُوٌّ مُّبِين} [يوسف:5]. والأمانة، مثل قوله تعالى {وَرَاوَدَتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتَهَا عَن نَفْسِهِ وَعَلَقَتِ الْأَبُوابَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ اللهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثُوايَ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُون} [يوسف:23]. والصدق، وتمثل بسلوك يوسف - عليه السلام - كله مع إمرأة العزيز والتحكيم في الواقعة، قال تعالى: {وَإِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُوَ مِن الصَّادِقِين} [يوسف:25] {فَلَمًا رَأًى قَمِيصَهُ قُدَّ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُوَ مِن الصَّادِقِين} [يوسف:26] ولطلب تفسير حلم الملك خاطبه ساقي الملك بالصديق، قال تعالى: {يُوسُفُ أَيُّهَا الصِّرِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيم} [يوسف:28] ولطلب تفسير حلم الملك خاطبه ساقي الملك بالصديق، قال تعالى: {يُوسُفُ أَيُّهَا الصِّرِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيم} [يوسف:28] ولطلب تفسير حلم الملك خاطبه ساقي الملك بالصديق، قال تعالى: {وَالمَن مُثَوّاتٍ مِنْ الْتُوسُونَ } [يوسف:34]. والعفة، قال تعالى: {وَرَاوَدَتُهُ الَّتِي هُو فِي بَيْتَهَا عَن نَفْسِهِ وَعُولُ اللهُ لَكُمْ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِمِين} [يوسف:29]. والاستغفار: وظهر في عفو يوسف عن إخوته، وهو القادر على الانتقام، قال تعالى: {قَالَ لا المَّنْ عُفِرُ اللهُ لَكُمْ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِمِين} [يوسف:29]. والاستغفار: وظهر في طلب أخوة يوسف من أبهم الاستغفار لهم لما قاموا به من أذى لأبهم وأخهم، وأجابهم أبوهم بسرعة الاستغفار، قال تعالى: {قَالُونُ لِنَا اسْتَغْفِرُ لَنَا ذُنُونِنَا إِنَّا كُنَّا خَاطِئِين}

[يوسف:97] {قَالَ سَوْفَ أَشْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّيَ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيم} [يوسف:98]. والاستعانة بالله وحده، قال تعالى على لسان يعقوب عليه السلام {قَالَ بَرُ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبْرٌ جَمِيلٌ عَسَى اللهُ أَن يَأْتِيَنِي بَهِمْ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيم} [يوسف:83]. وأورد الخطيب (2009) قيما مذمومة، منها: البغضاء والحسد، قال تعالى {إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَى أَبِينَا مِنَّا وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلاَلٍ مُبِين} [يوسف:8]. والكذب، قال تعالى {وَجَاؤُواْ أَبَاهُمْ عِشَاء يَبْكُون} [يوسف:16] {قَالُواْ يَأْبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكُنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنَا فَأَكَلُهُ الذِّنْبُ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لِنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِين} [يوسف:18] {وَجَاؤُواْ عَلَى قَمِيصِهِ بِدَمٍ كَذِبٍ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللهُ الْشُتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُون} [يوسف:18].

بينما ركزت سورة القلم على الأخلاق، فقررت أن رسولنا الكريم على خلق عظيم، قال تعالى {وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيم} [القلم:4]، وأوضح الدوسري (2000) وعمار (2015) الجوانب الأخلاقية في سورة القلم، كما يلى:

1- المعرفة: حيث حوت السورة على مجموعة أخلاق مندوبة، وأخرى مذمومة، تقوم على مقاييس الالزام منه تعالى {إِنَّ رَبَّكَ هُو أَغْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُبْتَدِين} [القلم:7]، ومن رسوله الكريم {وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيم} [القلم:4]، والمسؤولية، قال تعالى {أَمْ لَكُمْ كِتَابٌ فِيهِ تَدْرُسُون} [القلم:35]، إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَ يُنون (إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِند رَبِّمُ جَنَّابُ فِيهِ تَدْرُسُون} [القلم:36] {إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَا يَتَخَيِّرُون} [القلم:38]. والجزاء، بالثواب، قال تعالى {وَإِنَّ لَكَ لَأَجُرًا غَيْرَ مَمْنُون} [القلم:3]، {إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِند رَبِّهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيم} [القلم:45] والعقاب، قال تعالى {سَنَسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُوم} [القلم:36] {فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِن رَبِّكَ وَهُمْ نَائِمُون} [القلم:49] [القلم:49] [القلم:38] {يُومُ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلاَ يَسْتَطِيعُون} [القلم:49] [القلم:49] والمستدراج والإهمال، قال تعالى {فَذَرْنِي وَمَن يُكَذِّبُ بَهَذَا الْحَدِيثِ سَنَشْتَدْرِجُهُم مِنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُون} [القلم:44] [قالم:49] [القلم:49].

2- التربية: بم أن سمة الخلق هي سمة سورة القلم، فقد وردت فيها مجموعتين من الوسائل، هما: الوسائل الدافعة، وهي الوسائل التي تنعي الاستعداد لفعل الخيرات، مثل: الموعظة في بداية السورة ونهايتها، فقد ورد في بدايتها قوله تعالى {وَلاَ تُطِعْ كُلَّ حَلاَّفٍ مَّهِين} [القلم:10]، وورد في نهايتها {فَاصْبِرْ لِحُكُمِ رَبِّكَ وَلاَ تَكُن كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُوم} [القلم:48]، والترغيب، كقوله تعالى {وَإِنَّ لَكَ لأَجْرًا غَيْرَ مَمْنُون} [القلم:5] وقوله {أَمْ تَسُلُلُهُمْ أَجْرًا فَهُم مِّن مَّعْرَمٍ مُثْقَلُون} [القلم:46] والقدوة الحسنة كقوله تعالى {فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلاَ تَكُن كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُوم} [القلم:48] {فَاحْبَراهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِين} [القلم:50].

بينما الوسائل المانعة، وهي الوسائل التي تحول دون فاعلية الأخلاق السيئة، وتعطل الإرادة والاستعداد لفعلها، كقوله تعالى {كَذَلِكَ الْعَذَابُ وَلَعَذَابُ الْعَذَابُ الْعَذَابُ وَلَعَذَابُ الْعَذَرُقُ أَكْبُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُون} [القلم:33] وقوله {يَوْمَ يُكُشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلاَ يَسْتَطِيعُون} [القلم:43] {خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالمُون} [القلم:43] {فَذَرْنِي وَمَن يُكَذِّبُ بِهَذَا الْحَدِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُون} [القلم:44] {وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِين} [القلم:45].

3- السلوك (الأخلاق العملية): وهي الأخلاق العملية الصادرة عن إرادة واختيار، وقد جاءت على قسمين: الأخلاق المحمودة، وتشمل القدوة الصالحة، قال تعالى {وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيم} [القلم:4]، وقوله {فَاصْبِرْ لِحُكُمِ رَبِّكَ وَلاَ تَكُن كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُوم} [القلم:4]، وقوله {فَاصْبِرْ لِحُكُمِ رَبِّكَ وَلاَ تَكُن كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُوم} [القلم:49] {فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِين} [القلم:50]. واتباع الحق ومراقبة الله، قال تعالى {إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَيِيلِهِ وَهُوَ مَذْمُوم} [القلم:9]. والثبات على الحق، قال تعالى {وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُون} [القلم:9]. والصبر، قال تعالى {فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ إِللهَاللهِ وَهُوَ الْوَلِمِينَ لِلهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُبْتَدِين} المساكين، كما تضمنه قصة أصحاب الجنة.

أما الأخلاق المرذولة، فقد وردت أخلاق المكذبين {فَلاَ تُطِعِ الْمُكَذِيِن} [القلم:8] {وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُون} [القلم:9] {وَلاَ تُطِعِ كُلَّ حَلاَقٍ مَّمِين} [القلم:10] {هَمَّاءٍ بِنَمِيم} [القلم:11] {مَنَّاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيم} [القلم:12] {عُتُلِّ بَعْدَ ذَلِكَ رَنِيم} [القلم:13] {أَن كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِين} [القلم:14] {إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ تَتُلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِين} [القلم:15]، وأخلاق أصحاب الجنة التي سبها البخل، مثل:التعاون على الإثم والإصرار عليه، قال تعالى {إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَانَّ مَا البخل، مثل:التعاون على الإثم والإصرار عليه، قال تعالى {إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَانُمُ مَارِمِين} كَمَا بَلُونَا مُصْبِحِين} [القلم:21]، وقال {فَتَنَادَوا مُصْبِحِين} [القلم:21] {أَنِ اغُدُوا عَلَى حَرْثِكُمْ إِن كُنتُمْ صَارِمِين} [القلم:22]. والتناجي بالإثم والعدوان، قال تعالى {فَانطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُون} [القلم:23] {أَن لاَّ يَدْخُلَنَهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُم مِسْكِين} [القلم:24]. والحقد، قال تعالى {وَعَدُوا عَلَى حَرْدِ قَادِرِين} [القلم:25].

- التربية الاجتماعية: ففي قصتي يوسف عليه السلام وأصحاب الجنة دروس وعبر على أكثر من مستوى اجتماعي، ففها علاقة الأبناء بالآباء، ومشكلة المتمرد على على وصايا الأهل وتوجهاتهم في حياتهم، وبعد مماتهم، وفها ما يتعلق بالتكافل، وشعور الأغنياء بالفقراء. وانفردت قصة يوسف ببيان ما يحدث لوجود الاختلاط بين الذكور والإناث، وسردت الانفعالات المصاحبة للمروادة. وبينت العلاقات التي تحدث في تجمع الأفراد مثل السجون من بوح للأسرار، والتخطيط لما بعد مرحلة السجن.

- التربية الإيمانية: تفيض السورتان بمعاني الإيمان؛ فيعقوب وابنه يوسف من أنبياء الله، ضربا أروع الأمثلة في الصبر على الشدائد والابتلاءات والإيمان بالله والأمل، قال تعالى {وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَآئِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَن نُّشْرِكَ بِاللهِ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَضْلِ اللهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ

يَشْكُرُون} [يوسف:38] {يَاصَاحِبِي السِّجْنِ أَأَرْبَابٌ مُّتَفَرِقُونَ حَيْرٌ أَمِ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّار} [يوسف:39] {يَاصَاحِبِي السِّجْنِ أَأَرْبَابٌ مُّتَفَرِقُونَ حَيْرٌ أَمِ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّار} [يوسف:39] وقوله تعالى {وقال تعالى {وقال تعالى {وقال تعالى {وقال بَاسُ سُوَلَتُ لَكُمْ أَمْرًا فَصَبْرٌ جَمِيلٌ عَسَى اللهُ أَن يَأْتِينِي عِمْ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيم} [يوسف:38]، وقوله تعالى {قَالَ إِنَّه اللهُ أَن يَأْتِينِي عِمْ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيم} [يوسف:38]، وقوله تعالى {قَالَ إِنَّه اللهُ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللَّلُكِ وَعَلَمْتَنِي مِن اللَّهُ عَنْ اللهُ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللَّلُكِ وَعَلَمْتَنِي مِن اللهُ أَن يَأْتِلِكُ الْحَرَةِ تَوَقَّنِي اللهُ اللهُ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللهُ اللهِ وَعَلَمْتَنِي مِن اللهُ اللهِ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللهُ عَلَى إللهُ اللهِ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللهُ عَلَى اللهِ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللهُ عَلَى إللهُ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَمْتَنِي اللهُ وَالْعَلَمُونِ اللهُ اللهُ وَالْعَلِيمُ اللهُ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللّهُ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللّهُ وَالْعَلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَمْتَنِي مِنَ اللّهُ وَعَلَمْتَنِي مِن اللّهُ وَالْعَلِيمُ اللهُ وَعَلَمْتِي اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَمُونَ } [القلم:38] والتقوى إلى الله والله على إلى الله والله على إلَّهُ الله الله والله على إلَّهُ الله الله والله على إلى الله عَلَى اللهُ الل

- التقويم التربوي: لقد تنوعت مواضيع التقويم التربوي في سورتي يوسف والقلم، فقد استخدمت سورة يوسف، الأنواع التالية من التقويم (الصلاحين، 2009):

أولا: تقويم المواضيع والأفكار، مثل: موقف أحد الأخوة من فكرة الخلاص من يوسف -عليه السلام-، حيث طرحت عدة أفكار ذكر القرآن الكريم منها فكرة قتله، وإلقائه في أرض لهلك؛ وتركه لتفترسه الوحوش، لكن هذه الفكرة لم توافق أحدهم فقام بإجراء عملية تقويمية لهذه الأفكار مستبعداً إياها، ومقترحاً حلولاً أكثر مناسبة يتفق علها الجميع، فكان أن اقترح فكرة إلقائه بالجب على سلبيها، إلا أنها أقل خطورة من تلك الأفكار السابقة، يقول الله تعالى في ذلك {قَالَ قَائِلٌ مَّهُمْ لاَ تَقْتُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ في غَيَابَةِ الْجُبّ يَلْتَقِطْهُ بَعْضُ السَّيَارَةِ إن كُنتُمْ فَاعِلِينَ [يوسف:10].

ثانيا: تقويم السلوك، مثل: النسوة تبرئ يوسف –عليه السلام- في حضرة الملك لقد طلب الملك من بعض أفراد حاشيته أن يأتوه بيوسف –عليه السلام- بعد ما بلغه من قدرته على تأويل الأحلام، لكن يوسف –عليه السلام- أبى الخروج من السجن، وطلب من الرسول أن يسأل الملك عن النسوة اللاتي قطعن أيديهن، ويسأل الملك النسوة عن ذلك الأمر، ويضعهن أمام الموقف وجهاً لوجه، حيث يقول الله تعالى في ذلك {قَالَ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَاوَدتُّنَّ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ قُلْنَ حَالَى المَّرَا اللَّنَ حَصْحَصَ الْحَقُّ أَنْا رَاوَدتُّهُ عَن نَفْسِهِ وَانَّهُ لَإِنَ الصَّادِقِينَ [يوسف:51].

ثالثا: أسس التقويم، مثل: إظهار السلوك الإيجابي باعتباره أنموذجاً يقتدى به، فالذي يقرأ السورة الكريمة يجد أنها حفلت بالمواقف التقويمية الإيجابية، والتي كانت عبارة عن مواقف حياتية مر بها يوسف –عليه السلام- مثلت كل مرحلة من تلك المراحل جانباً تقويمياً إيجابياً يمثل أنموذجاً يقتدى به. فثباته أمام مغريات القصر، وابتعاده عن الفاحشة، وصبره في السجن، وإصراره على تعليم الناس الخير، وأخيراً عفوه عن إخوته، كل هذه المواقف تمثل أنموذجاً دافعاً للإنسان أن يتمثل بتلك الأخلاق، كما أن صبر يعقوب –عليه السلام- في تلك القصة يمثل أنموذجاً للصبر.

رابعا: التنوع في وسائل التقويم، مثل: الملاحظة، قال تعالى {إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُّ إِلَى أَبِينَا مِنَّا وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلالٍ مُّبِين} [يوسف:8]، وقوله تعالى {قَالُواْ يَاأَيُّهَا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَبًا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُحْسِنِين} [يوسف:78]، والمقابلة عندما استدعاه الملك بعد تفسيره لرؤياه؛ لمقابلته، والسماع منه، يقول تعالى في ذلك {وَقَالَ الْمُلِكُ اثْتُونِي بِهِ أَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِي فَلَمًا كَلَّمَهُ قَالَ إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مِكِينٌ أَمِين} [يوسف:54]، والأسئلة المباشرة (يُوسُفُ أَيها الصدِيقُ أَفْتِنَا).

واستخدمت سورة القلم التقويم لعمل الإنسان في الدنيا والآخرة، فقال تعالى {إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِين} [القلم:7]، وقوله {مَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلاَ يَسْتَطِيعُون} [القلم:42]، وقوله {فَذَرْنِي وَمَن يُكَدِّبُ وَقُلْ يَسْتَطِيعُون} [القلم:54]، وقوله (فَذَرْنِي وَمَن يُكَدِّبُ بَنَدُا الْحَدِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُون} [القلم:44]، وقوله تعالى {فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِين} [القلم:50].

واستخدمت السورتان التقويم النهائي؛ فقال تعالى في سورة يوسف {قَالُواْ تَاللهِ لَقَدْ آثَرَكَ اللهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لَخَاطِئِين} [يوسف:91]، وقال تعالى {قَالُواْ تَاللهِ لَقَدْ آثَرَكَ اللهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لَخَاطِئِين} [يوسف:97]، بينما قال تعالى في سورة القلم {فَلَمًا رَأُوْهَا قَالُوا إِنَّا لَضَالُون} [القلم:26] {بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُون} [القلم:27]، وقوله {قَالُوا يَاوَبُلَنَا إِنَّا كُنَّا طَاغِين} [القلم:31].

#### الخلاصة

نستنتج مما سبق أن القرآن الكريم يقوم على التقابل والثنائيات، كما هو الحال في بناء الكون وتناظره، ومن أمثلة هذه الثنائيات سورة يوسف من سور النصف الأول من القرآن الكريم مع سورة القلم من النصف الثاني، حيث تم توضيح جوانب من التناظر بين السورتين بشكل عام، والتفصيل بالتناظر في المضامين التربية بينهما، في مجالات: التخطيط والانفعالات النفسية والأساليب التربوية والقيم التربوية والأخلاقية والتربية الاجتماعية والتربية الإيمانية والتقويم التربوي. والشكل (2) يلخص هذه التناظرات.



#### التوصيات

في ضوء نتائج الدراسة يوصي الباحثون مخططي السياسات التربوية على مستوى التعليم العام والعالي في الدول الإسلامية المختلفة، وواضعي المناهج الدراسية ومعلمي التربية الإسلامية بتضمين سياساتهم ومناهجهم معنى التناظر والمثاني للفكر التربوي في القرآن الكريم. وإجراء المزيد من الدراسات على التناظر في القرآن الكريم على مستويات: القرآن الكريم كاملا والأجزاء والسور والآيات، لمختلف جوانب المضامين التربوية. ودراسة التناظر في جوانب أخرى مثل القضايا الفقهية واللغوية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية والعلمية، وتطبيق ذلك على مستويات التناظر المختلفة.

## المصادروالمراجع

أبو زيد، ن. (1999). دراسة في منهج القرآن التربوي للأبوة والبنوة في سورة يوسف. مجلة مؤتة للبحوث والدراسات، 41 (3)، 77-101. أبو ريد، ن. (1999). دراسة في منهج القرآن التربوي للأبوة والبنوة في سورة يوسف، م. (2001). السبع المثاني قراءة وتدبر. مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، 3(7)، 64-99. الخطيب، م. (2009). القيم الأخلاقية المحمودة والقيم الأخلاقية المذمومة في سورة يوسف عليه السلام. مجلة البحوث النفسية والتربوية، 24(3)، 52-75. دحام، ت. والأسعد، ع. (2013). بلاغة تناسب الألفاظ والمعاني في الآيات السبع المثاني. مجلة أبحاث كلية التربية الأساسية، 31(4)، 777-306. الرحيلي، م. (2000). بعض المبادئ التربوية المستنبطة من قصة يوسف عليه السلام. رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة أم القرى، مكة، السعودية. الصلاحين، ع. (2009). مواضيع التقويم التربوي المستنبطة من سورة يوسف عليه السلام وكيفية إفادة المنهج المدرسي من تضميناته. مجلة كلية التربية، 13(3)،

.457-435

الصلاحين، ع. (2010). الأساليب التربوية المستنبطة من سورة يوسف عليه السلام وكيفية إفادة المنهج المدرسي من تضميناتها. مجلة دراسات، 38، 313-324. الدبيسي، ع. (2010). المضامين التربوية المستنبطة من سورة القلم وتطبيقاتها التربوية. رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة أم القرى. درج، ط. والعاني، إ. (2010). تفسير السبع المثاني عند الإمام النورسي: دراسة موضوعية. مجلة جامعة الأنبار للعلوم الإسلامية، 2(5)، 1-26. الدوسري، إ. (2000). الجانب الخلقي في سورة القلم. مجلة جامعة الإمام معمد بن سعود الإسلامية، 29، 14-70. الرواجفة، أ. (2018). نظرية شبكة التناظر (التناغم) في القرآن الكريم: مبدأ النظرية. الاطروحة للعلوم الانسانية، العدد التاسع، 11-22. علي، ع. (2010). منهج بدر الدين بن جماعة في كتابة كشف المعاني في المتشابه من المثاني. مجلة أفنان، 19، 7-22. عمار، ب. (2015). المضامين التربوية المستنبطة من قصة أصحاب الجنة في القرآن الكريم: دراسة تحليلية. مجلة الثقافة والتنمية، 16(98)، 75-710. عوس، ع. (2016). الإعجاز التاريخي والأدبي والتربوي في سورة يوسف. مجلة الإعجاز العلمي، 33(22-37). المحادين، ر. (2014). فعالية برنامج إرشادي جمعي ديني في تنمية التسامح والتدفق لدي طالبات الصف العاشر في محافظة الكرك: سورة يوسف أنموذجاً. رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة مؤتة. مجلة الكلية الاسلامية الجامعة، 10(35)، 40(35)، 40(30). لفظة المثاني في القرآن الكريم: نظرة تأويلية. مجلة الكلية الاسلامية الجامعة، 10(35)، 40(35)، 40(30).

#### References

- Abu Zeid, N. (1999). A study in the Qur'an educational curriculum for paternity and filiation in Surat Yusuf. *Mu'tah Journal of research and studies*, 41 (3), 77-101.
- Abu Sam, M. (2001). Alsb' l-mthānī qrā't ūtdbr. Journal of the University of the Holy Quran and Islamic sciences, 4(7), 64-95.
- Al Khateeb, M. (2009). The moral values that are praised and the moral values that are vilified in Surah Yusuf (peace be upon him). *Journal of psychological and Educational Research*, 24 (3), 52-75.
- Daham, T., and Alas'ad, A. (2013). The eloquence of the words and meanings in Surat Altafeha. *Journal of research of the Faculty of Basic Education*, 12(4), 277-306.
- Al-Rahili, M. (2000). Some educational principles derived from the story of Yusuf Peace be upon him. [Unpublished master's thesis, Umm Al-Qura University, Mecca, Saudi Arabia].
- Salaheen, P. (2009). The topics of the educational assessment derived from Surah Yusuf (peace be upon him) and how the school curriculum benefits from its implications. *Dirasat: Educational Sciences*, 33(1), 435-457.
- Salaheen, P. (2011). Educational methods derived from Surah Yusuf (peace be upon him) and how to benefit the school curriculum from its implications. *Dirasat: Educational sciences*, 38, 313-324.
- Al-dabaisi, A. (2010). The educational contents are derived from Surah Al-Qalam and its educational applications. [Unpublished master's thesis, Umm Al-Qura University].
- Daraj, I., and Ani, E. (2010). Tafsir of the seven Muthana in Imam Al-Nursi: an objective study. *Anbar University Journal of Islamic sciences*, 2 (5), 1-26.
- Al-Dosari, E. (2000). The moral side is in the Surah Al-Qalam. *Journal of Imam Muhammad Bin Saud Islamic University*, 29, 14-70.
- Alrawajfah, A. (2018). The theory of the symmetry network (harmony) in the Holy Quran: the principle of the theory. *Thesis for the humanities*, 9, 11-22.
- Ali, P. (2010). The approach of Badr al-Din ibn Jamaa in writing revealed the meanings in the similar of the mawthani. *Afnan journal*, 19, 7-22.
- Amar, B. (2015). The educational contents derived from the story of the owners of paradise in the Holy Qur'an: an analytical study. *Journal of Culture and Development*, 16 (98), 75-170.
- Aweys, P. (2016). The historical, literary, and educational miracle of Surat Yusuf. Journal of scientific miracle, 53 (32-37).
- Almahadeen, R. (2014). The effectiveness of a religious association counseling program in the development of tolerance and flow among tenth-grade students in Karak governorate: Surah Youssef as a model. Unpublished master's thesis, Mutah University.
- Al-Yasiri, P. (2015). The word l-mthānī in the Holy Quran: An Interpretive look. Journal of the Islamic University College, 10 (35), 149-166.