
Dirasat: Human and Social Sciences, Volume 52, No. 1, 2025     

525 

 
© 2025 DSR Publishers/ The University 

of Jordan.  

This article is an open access article 
distributed under the terms and 
conditions of the Creative Commons 
Attribution (CC BY-NC) license 
https://creativecommons.org/licenses/b
y-nc/4.0/     

 
Andalusia's Mental Image in Modern Omani Literature 

Zahir Badar Al Ghusaini* ,  
Department of Arabic Language and Literature, Sultan Qaboos University, Muscat, Sultanate of Oman. 

 

 

 

Received: 19/11/2023 

Revised: 27/12/2023 

Accepted: 15/1/2024  

Published online: 14/11/2024 

 

 
* Corresponding author: 

zahir@squ.edu.om 

 
 
Citation: Al Ghusaini, Z. B. (2024). 

Andalusia’s Mental Image in Modern 

Omani Literature. Dirasat: Human 

and Social Sciences, 52(1), 525–539. 

https://doi.org/10.35516/hum.v52i1.6

192  

 

 

 

 

 

 

Abstract 

Objectives: The study's aim is to extrapolate the representation of Andalusia in contemporary 

Omani writing in order to reveal how Omani writers perceive Andalusia based on factual 

information and their own mental imagery. 

Methods: The study employed an inductive and analytical approach, analysing four prose and four 

poetic examples from contemporary Omani literature to reveal the invocation of Andalusia among 

Omani writers. 

Results: The findings confirm the objective representation of Andalusia in contemporary Omani 

literature, which reflects an emotional value for Omani writers. This perception varies between 

pride in present-day Spain and feelings of regret over the disappearance of the Arab presence. The 

Omani cultural appreciation of the value of Andalusia is manifested across various literary genres, 

including the poetry of Abd al Razzaq Al-Rubaie, Saeed Al-Saqlawi Al-Khalili's muwashshah, 

"Let’s stop and weep the tears of grief," and the novel Secret of the Morisco. Additionally, within 

travel literature, works such as Andalusia is a journey between two times and An Eye and a Wing: 

Travels in the Virgin Islands, Zanzibar, Thailand, Vietnam, Andalusia, and the Empty Quarter. 

Conclusions: The study emphasizes that Andalusia serves as an objective equivalent in 

contemporary Omani literature, reflecting a mental perception with emotional value for Omani 

writers. The collective imagination that absorbs the value of Andalusia in its entirety showcases the 

Omani writer's appreciation of Andalusian places and characters. The expressive energies infused 

into the literary texts, featuring characters, demonstrate the Omani writer's awareness of its value, 

impacting the recipients of the text. 

Keywords: Andalusia, contemporary Omani literature, Mental image, Secret of the Morisco, 

Civilizational Contributions. 

 
عاصر

ُ
 الصورة الذهنية للأندلس في الأدب العماني الم

 زاهر بن بدر الغسيني
 .الاجتماعية، جامعة السلطان قابوس، سلطنة عُمانقسم اللغة العربية وآدابها، كلية الآداب والعلوم 

 

ـص
ّ
 ملخ

رتكزة على إدراك الأهداف: 
ُ
هدف هذا البحث إلى استقراء الصورة الذهنية للأندلس في الأدب العماني المعاصر سعيًا إلى الكشف عن الصورة الم

خت في مُخيلة الأديب   العماني عن الأندلس.الواقع الخارجي وعلاقته بالصورة الذهنية التي ترسَّ

عاصر بهدف الكشف عن صُوَر  4نماذج نثرية، و 4جَرى اتباع المنهج الاستقرائي التحليلي في المنهجية: 
ُ
نماذج شعرية من الأدب العماني الم

 استحضار الأندلس عند الأديب العماني.

لتْ في الأدب العُماني المعاصالنتائج: 
َّ
ر في مُعادل موضوعي يعكس تصورًا ذهنيًا ذا قيمة شعورية عند أوضَحتْ نتائج البحث أن الأندلس تمث

بقيمة  الأديب العُماني تباينت بين اعتزاز بما شاهده في إسبانيا اليوم، ومشاعر حسرة على زوال الحضور العربي، وتبلور إحساس الأديب العماني

 بنا نبكِ  الأندلس في نماذج أدبية متباينة،
ْ
منها في أشعار: سعيد الصقلاوي، وعبد الرزاق الربيعي، وموشحات عبدالله الخليلي، وفي موشح )قِف

يْتم(، وحضرتْ 
َ
في النثر العماني المعاصر في نماذج منها: رواية )سِرُّ الموريسكي(، وضمن نماذج أدبية تندرج تحت أدب الرحلة، الأندلس دموع الم

 بين زمنين( و)عين وجناح: رحلات في الجُزر العذراء، زنجبار، تايلاند، فيتنام، الأندلس، والربع الخالي(.منها: )الأندلس تطواف 

 موضوعيًا في الأدب العُماني المعاصر بما عكس تصورًا ذهنيًا ذا قيمة شعورية عند الأديب الخلاصة: 
ً
د البحث أن الأندلس كانت معادلا

َّ
أك

بي العُماني من خلال نماذجه المختارة في البحث قيمة الأندلس بكل نتاجها ومعطياتها وسياقاتها الزمانية، العُماني، واستوعب النتاج الأد

 بما يُثبت وعيه بقيمتها التي منحتْ نصوصه الأدبية طاقات تؤثر في المتلقي للنص. الشخصيات الأندلسيةبعض  واستحضر الأديب العُماني

 .ماني المعاصر، الصورة الذهنية، سرُّ الموريسكي، الدور الحضاري الأندلس، الأدب الع الكلمات الدالة:

  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://doi.org/10.35516/hum.v52i1.6192
https://doi.org/10.35516/hum.v52i1.6192
https://orcid.org/0000-0003-1205-8691


عاصر
ُ
 زاهر بن بدر الغسيني                                                                                                                                 الصورة الذهنية للأندلس في الأدب العماني الم

526 

 قدمةالم

شف عن يُمثلُ التاريخ بكل معطياته مَلجأ للأديب "يعكس من خلال الارتداد إليه روح العصر، ويعيد بناء الماض ي، وفق رؤية إنسانية معاصرة، تك

" )موس ى، هموم الإنسان ومعاناته وطموحاته وأحلامه، وهذا يعني أن الماض ي يعيش في الحاضر، ويرتبط معه بعلاقة جدلية تعتمد على التأثير والتأثر

ن العربي (. ولم تكن الأندلس في مُخيلة الإنسان العربي مجرد فضاء جغرافي عاشت فيه الثقافة العربية، بل كان لها حضورٌ في الوجدا117: 2004

فه الحضور العربي
َّ
 8في الأندلس طوال  والإسلامي، وما تزال تتبوأ مكانة لها قيمتها المعنوية والفكرية في الثقافة العربية؛ نظير الأثر المعرفي الذي خل

 عُمرانيًا. أما لماذا الأندلس لها
ً

وقع خاص دون غيرها؟ فإنه موضوع يرتبط  قرون، والدور الحضاري للأندلس الذي ترك بصمته: عِلميًا، ثقافيًا، وجمالا

غريقي، بل بالقيمة الوجدانية لهذا الإقليم "فالحضارة الأندلسية التي كانت أجمل وأعظم من أن تقارن بغيرها، لم تكن مبنية على أساس فارس ي، أو ا

الحضارية عن اسبانيا هوت كل البلاد في سكون مميت كانت حضارة عربية صرفة، أكثر من أي حضارة عربية في مكان آخر، وما إن انحسرت تلك الموجة 

(، ولم يبقَ منه في الوجدان 180: 2009وفقر مدقع، فليس هناك من دليل أوضح من هذا، على قدرة العرب على الخلق والابتكار" )الظاهر وآخرون، 

مر الذي فرضه نفسه على الأديب العربي عامة، والعُماني خاصة، العربي سوى تلك المشاعر المتضاربة المرتبطة بكلمة )الأندلس( حين تتردد للأسماع، الأ 

جته من من خلال استدعاء الاندلس بأبعادها التاريخية والحضارية والعمرانية، بوصفها ثيمة خاصة تحكي بين حالين: حيث الحضارة العربية وما أنت

 حل ضعفها.ثراء فكري وعمراني وحضاري، يقابله حالة ما آلتْ إليه الأندلس في مرا

تنبثق إشكالية هذا البحث من أن استقراء الواقع الثقافي العماني يُثبت أن للأندلس تصورًا ذهنيًا في الأدب العُماني المعاصر؛ وكان  إشكالية البحث:

ها العمانيون بين التجلي والخفاء لدى الأديب العماني موقفًا خاصة تجاه الأندلس بوصفها أنموذجًا عربيًا استوعب العلوم، والفنون، والآداب، فاستلهم

ل منعطفًا في مسار الحضارة العربيَّ 
َّ
ة، لكن ملامح استلهام في نتاجهم الفكري والأدبي، في إشارة واضحة للقيمة المعنوية لهذا الإقليم من إسبانيا، الذي شك

 بعناية الدارسين 
َ
 والباحثين.الأندلس واستحضارها في المشهد الثقافي العُماني المعاصر لم تحظ

تكمن أهمية هذا البحث وقيمته المعرفية والعِلمية في تقديم دراسة جديدة تربط الأدب العُماني المعاصر بالأدب الأندلس ي، بوصف  أهمية البحث:

لى دراسات مُعمقة تناولت الأندلس مُعطى جغرافي احتضن العقلية العربية التي أبدعتْ في أوروبا. وبالاطلاع على الأدبيات السابقة، لم يعثر الباحث ع

الله الخليلي، الصورة الذهنية للأندلس في الثقافة العُمانية مع وجود بعض المقالات التي أشارت إلى حضور الموشحات في إطارها العام عند الشاعر عبد 

مها النادي الثقافي في سلطنة عُمان بعنوان: )الموشحات في شعر الشيخ عبد م، وأشارت 2021أغسطس 14الله الخليلي( في  منها محاضرة افتراضية قدَّ

الأوزان المحاضرة إلى أن موشحات الشاعر الشيخ عبدالله الخليلي لم تخرج عن إطار الأوزان الخليلية، بخلاف ما يذكر عن الموشحات بأنها تستخدم 

لتي تتميز بها الموشحات بشكلٍ عام، جاءت موشحات من البحور المهملة، إذ جاءت على البحورِ التامةِ والمجزوءة، ولم يستخدم الخليلي البحور المهملة ا

 ع
ُ
ن لغة القلب المجزوءة؛ مثل: الرجز، والكامل، والرمل. وبالرجوع إلى عناوينها وموضوعاتها تظهر مناسبة بمجيئها بالأبحرِ المجزوءة، كونها تتحدث

ةٍ وتخيّ 
ّ
 :رٍ من الألفاظوالمشاعرِ والأحاسيس، في تدفقٍ عاطفيٍّ مشوب بالوصف في دق

 تمهيد

مثل الصورة مرتكزًا أساسيًا في الأدب شعرًا ونثرًا، إذ من خلالها يصور الأديب رؤيته للموجودات حوله، وترتكز الصورة الذهنية على 
ُ
البُعد المعرفي ت

في رؤيته للمعاني بأنها "الصور الحاصلة في للأديب تجاه موقف معين، وتنبثق هذه الصورة من جزأين: الصورة والذهن، وهو ما يؤكده حازم القرطاجني 

ذا عبر عن الأذهان عن الأشياء الموجودة في الأعيان، فكل ش يء له وجود خارج الذهن فإنه إذا أدرك حصلت له صورة في الذهن تطابق لما أدرك منه، فإ

ية في أفهام السامعين وأذهانهم، فصار للمعنى وجود آخر من تلك الصورة الذهنية الحاصلة عن الإدراك أقام اللفظ المعبر به هيئة تلك الصورة الذهن

 (.19، 18: 1966جهة دلالة الألفاظ" )القرطاجني، 

لاستعانة يمكن القول إن الصورة الذهنية هي آلية تشكل صورة الش يء في ذهن الذات الأدبية التي تسعى إلى إثراء نتاجها الشعري والنثري من خلال ا

التاريخية واللغوية ليقدم الفكرة في قالب ذهني يرتبط بالإحساس وبرؤية الأديب التي "تتحد بالعالم الخارجي، وحين تذوب هذه بالمرجعيات الثقافية و 

 
ً
ا شاعريًا" الذات في الأشياء، أو تذوب الأشياء في الذات الشاعرة، يطفو الإدراك الشاعري على السطح، فبفعل التوحد والذوبان يكتسب الشاعر إدراك

 (.8: 1992ريس ي، )الط

 

عاصر
ُ
 استلهام الأندلس في الشعر العُماني الم

 موضوعيًا في الأدب العماني المعاصر، أسقط فيه الأدباء العماني
ً

لتْ الأندلس في أبعادها التاريخية والسياسية والعمرانية مُعادلا
ّ
ون صورًا متباينة مث

عادل الموضوعي )
ُ
شكل وعاء Objective correlativeبين فخر وأس ى، ويُقصد بالم

ُ
( "مجموعة من الموضوعات، أو موقف، أو سلسلة من الأحداث ت

(. ولم يكتفِ الأديب 157للعاطفة الخاصة، بحيث تنفجر هذه العاطفة في الحال عندما تقدم الأحداث الخارجية موضوعه في تجربة حسية" )الربيعي، 

لت علامة فارقة في مسيرة العُماني باستحضار الأندلس في قيمتها الثقافية والجم
َّ
الية والعمرانية فحسب، بل تجاوز ذلك إلى تجسيد شخصياتها التي شك



د  دراسات:
ّ
 2025، 1، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

527 

النص حمولة فكرية  التاريخ العربي، إذ نظر الأديب العُماني إلى الشخصيات التراثية بوصفها "دلالات وإشارات تنمّي القدرة الإيـحائية للقصيدة،..، وتمنح

 من الامتزاج الذاتي" )آذرشب، ووجدانية لا تخفى على الـمت
ً
لقي، وغالبًا ما يكون لها في الذهن والوجدان إيحاءات دلالية وعاطفية، تفرض على القارئ نوعا

فها الأديب 14: 2020محمد، ورضا جليبي 
َّ
(. وباستقراء الشعر العماني المعاصر تنكشف لنا قيمة الأندلس بوصفها مُعطى جغرافيًا دلالة رمزية وظ

لمكان ي دلالة على قيمتها الحضارية والإسلامية، وهو ما يُستقرأ في ديوان الشاعر العماني عبد الرزاق الربيعي حين يربط الأندلس بمرجعيات االعُمان

 على بوابة الفتح( )الربيعي، 
ٌ
 (471: 2021فكانت غرناطة رمزًا وإشارة للفتوحات الإسلامية في قصيدته )معلقة

 ألا يا رغوة الأطيان

 لم العذارى يا ح

 بثغر حمائم الفردوس
ا

 يا تراتيلا

ي ذا
ّ
 كف

قته الريحُ   شراعٌ مزَّ

 غصنٌ ناحلُ الأوراق  

 أحمله على كتفي وألقيه  

 على أدغال )غرناطة(

 كي يتنسم التاريخ

 يسمعه أناشيد الفتوح

شير إليها من خلال صورته الذهنية عن هذه المدينة، وهي ويُظهر توظيف المكان الأندلس ي )على أدغال "غرناطة"( أبعادًا دلاليـة تشكلت لدى الربيعي يُ 

كيف تشكلت صورة مكثفة نابعة من عُمقٍ ذاتي ووجداني أسقطه الشاعر في قوله )يتنسم التاريخ( في غرناطة بوصفها آخر معاقل المسلمين في الأندلس، و 

 نظرة الربيعي لهذه المدينة الأندلسية في أزهى عصورها الحضارية.

راء آخر الشعر العماني المعاصر نجدُ الشاعر العُماني سعيد الصقلاوي "من أبرز الشعراء الـمعاصرين الذين أحسنوا استدعاء الشخصية وفي استق

ز الصورة الذهنية للأندلس عن15: 2020التراثية في شعرهم؛ لاطلاعه العميق على التراث العربي والإسلامي" )آذرشب، محمد، ورضا جليبي  د (. وما ميَّ

 في مدينة غرناطة، إذ يسترجعها في ديو 
ً

انه )نشيد الصقلاوي بأنها جاءت مركبة بين استحضار تاريخي لشخصياتها تارة، وأخرى في جمال أماكنها ممثلا

قلاوي في مخيلته: الماء( في انصهار شاعري في جمال هذه المدينة ربطها بإحساس مشاعري بدءًا من مطلع قصيدته في نداء مُوجه إلى )حبيبة( رسمها الص

 (.113-111: 2004)الصقلاوي، 

 حبيبتي

 هناك في غرناطة في موسم النماء

دَاء
ْ
ش
َ ْ
بُ الأ

ُ
سْك

َ
 ت
ُ
 حيث الزهور الفاتنات

يان في محافل الغناء  والنخلُ كالق 

 والأرض كالعروس في الغلائل الخضراء

عَاء
ْ
نْ صَن " وَجْهُها وم  ة  "الشام 

َ
ط

ْ
ن نْ ح   "م 

نْ صَفاء   " عُيونُهَا الحَوْراء  وم  جَة 
ْ
ن
َ
 "ط

ها ضياء
ُ
" عُروق ة 

َ
ل  ومن مياه "دخ 

رْجَاء  
َ ْ
رُ الأ  

ّ
يبُهَا يُعَط ار ط 

َ
ف
َ
نْ ظ  وم 

س" بَسْماتُها الغناء ون 
ُ
نْ حقول "ت  وم 

ناء
َ
سْت

َ
بَقٌ، وَك

ْ
ن
َ
ل، وز

ُ
 وشعُرُها ف

هزها الأشواق والهوى إلى اللقاء
َ
 ت

 الرَّجاء
َ
 هناك يا حبيبتي، يا فرحة

نى، بلا انتهاء
ُ
رُ الأحلامُ، والم رْه 

ُ
 ت

ليه، وإن إن النصَّ الشعري الإبداعي "لا ينشأ من طفرة كلامية تتدفق على المتكلم، وإنما هو نتيجة لاستحضار واعٍ أو منس ي لتراث إبداعي سابق ع

: 1991أفقًا ترميزيًا يجعل حد دلالاته بلا حدود،" )شبيل،  حضور ذلك الموروث بالاستشهاد، أو التلميح، أو الرمز، أو المحاكاة، يولد في النص المبدع

ت غرناطة في مخيلة الصقلاوي من خلال نص يحمل في طياته بُعدًا رومانسيًا ووجدانيًا حصر فيه الصقلاوي الجمال في غرناطة453
َّ
في مطلع  (. هكذا تجل



عاصر
ُ
 زاهر بن بدر الغسيني                                                                                                                                 الصورة الذهنية للأندلس في الأدب العماني الم

528 

ناك(. ولم يكن استحضار مدينة غرناطة بوصفها رمزًا للجمال في وجدان قصيدته بإشارة حصرية )هناك(، ثم عاد كرر الإشارة في نهاية النص )ه

خت لديه وهي صورة ذهنية للأندلس لم تنحصر عند الصقلاوي في بُعدٍ مكاني فحسب، بل في استدعائه  الصقلاوي إلا انعكاس لصورة ذهنية ترسَّ

الخلل في حاضرنا، وهو ما اتضح عند سعيد الصقلاوي الذي انقادَ في صراعه  لشخصيات أندلسية في محاولة لقراءة الواقع وربطه بالماض ي، لمعرفة مكمن

ا يتشابه مع واقعه؛ من خلال مُعطى تار  ا عمَّ
ً
ترسخة في الصورة الذهنية؛ باحث

ُ
يخي حاول من خلاله مع الواقع وما آل إليه الحال إلى التاريخ بشخصياته الم

تهدف إلى تشكيل رؤاه تجاه الواقع، وهي رؤى وجدها الصقلاوي باستحضاره عَبْرَ الإسقاط النفس ي إضفاء حياة مختلفة لنصه الشعري بمثيرات لفظية 

م الأندلس خلال الفترة )
َ
س دولة عربية تركت بصمتها في كل 172 -هـ 138شخصية القائد الأموي عبد الرحمن الداخل "صقر قريش" الذي حَك هـ( وأسَّ

لي بين صورة قائد حَمَلَ الكثير من المجالات بالأندلس. ولم يكن عبد الرحم
ُ
ن الداخل في ذاكرة الصقلاوي مجرد قائد عربي محُنك، بل هناك اندماج ك

 موضوعيًا وثيمة يُسقط عليها "الدلالات السياسية والثقافية، وهو ما كشفه نصُّ )إلى عبد الرحمن الداخل "محاصرون
ً

(، إذ اختار الصقلاوي معادلا

ها عن أفكاره واتجاهاته، وبَدَا عبد الرحمن الداخل محور القصيدة بدءًا من عنوانها في بما يعكس اتحاد وجداني بين شخصية إحساسه، ويُعبر من خلال

 (105-103: 2004الشاعر وعبد الرحمن الداخل )الصقلاوي، 

زْمُنا
َ
فس ي هَواكَ أ

َ
 في ن

ُ
 خبأت

 والشوق في أحْـداق ـنـا
ا
 يا راحلا

 أبْحَرَت أحلامنا
َ
 لما رحلت

 نحو الــغـروب لا هدى ولا سنا

.................................. 

نا  مــن عُمْقنا لعُمْق 
ا
 يا راحـلا

 اليَومَ عـن أخبار نا؟
َ
ت

ْ
ل
َ
 سأ

َّ
 هلا

نا باه  مْس  في ج 
َّ
موخ  الش

ُ
 وعَنْ ش

نا؟ راب 
ُ
 وعَنْ نشيد  الماء  فـي ت

..................................... 

 بة اسمنامُحاصرون في كتا

 مُحاصرون في ارتداء ثوبنا

 مُحاصرون في اختيار لوننا

 مُحاصرون في انتظار فجرنا

 مُحاصرون في اختلاس هَمْسنا

نا بْض 
َ
 مُحاصرون في ارتعاش ن

نا وْم 
َ
 مُحاصرون يا أخي: في ن

........................................... 

نـا
ُ
يول

ُ
 خ

ْ
بــت

َ
 لقـد ك

ا
 يا راحلا

 
ْ
بت

َّ
خش

َ
نات

ُ
ها سُيوف مْد   فــي غ 

ه هوى إضرارنا  في عُنفوان 

نا مَائ   والخسف كالكحول في د 

دَامَنـا
ْ
ق  إ 

ْ
عْدَمَت

َ
صْلُ أ

َ
عَجْرُ ن

ْ
 وال

ا
َ
ن نْ إسْلام   فأينه الإسلامُ م 

........................................... 

 
ً
زْمُنا... يا راحلا

َ
فس ي هَواكَ أ

َ
لت لديه يكشف مطلع النص )خبأتُ في ن

ّ
ستقر في وجدان الصقلاوي، وكيف تشك

ُ
والشوق في أحداقنا( مقدار الحب الم

ل منعطفًا سياسيًا مؤثرًا في تاريخ الأندلس بعد دخوله، فأنهى حقبة عصر الولاة التي اكتنفتها الص
َّ
راعات شخصية عبد الرحمن الداخل الذي مث

نزاعات والحروب. ولم يكن صقر قريش أميرًا فحسب، بل كان أديبًا فتح باب الإسقاط النفس ي على السياسية، وكان لها تأثير واقع المجتمع الأندلس ي بال

 (:54: 1977مصراعيه في الأدب الأندلس ي في حواره مع النخلتين )المقري، 

 
ٌ
 الرُّصافة  نخـلة

َ
 لنا وسْط

ْ
ت ل   تبدَّ

ْ
خ
َّ
أرض  الغرب  عنْ بلـد  الن  ب 

ْ
 تناءت



د  دراسات:
ّ
 2025، 1، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

529 

ب  
: شبيهي في التغرُّ

ُ
 وطول  التنائي عن بنيَّ وعــن أهلي والنوى  فقلت

 
ٌ
ك  في الإقصاء  والمنـتأى مثلي  نشأت  بأرضٍ أنت  فيها غريبة

ُ
 فمثل

عنوان إن استحضار الشخصيات التاريخية يعكس تعامل الأديب مع القضايا الذاتية والموضوعية، وما يجذب انتباه القارئ لظاهرة التكرار اللفظي ل

دة )مُحاصرون في كتابة اسمنا... مُحاصرون في ارتداء ثوبنا.... مُحاصرون في اختيار لوننا... مُحاصرون في انتظار فجرنا... النص في سياق القصي

وْمِنا(، إن هذا التكرار يستفز القارئ، وهو 
َ
بْضِنا... مُحاصرون يا أخي: في ن

َ
أن ما يمكن تفسيره مُحاصرون في اختلاس هَمْسنا... مُحاصرون في ارتعاش ن

تلقي للنص الصقلاوي باستدعاء شخصية عبد الرحمن الداخل يُحمل التكرار بُعدًا من تجربته الواقعية، وأبعاد تأويلية يسعى من خلالها إلى إشراك الم

ن يكون "التعبير بها في ذاته المضطربة من الواقع. ونظرًا لأن الشائع عن الشعراء في استحضار الشخصيات التاريخية أن يكون توظيفها طرديًا بمعنى أ

ف شخصية عبد الرحمن 203: 1997عن تجربة معاصرة تتوافق دلالتها طردًا مع الدلالة التراثية للشخصية")زايد، 
َّ
(، فإن الشاعر سعيد الصقلاوي وظ

رتكز على "توظيف الملامح التراثية للشخصية في التعبير عن م
ُ
عانٍ تناقض المدلول التراثي الداخل في نصه الشعري بشكل عكس ي، وهو التوظيف الم

والبعد  للشخصية، ويهدف الشاعر من استخدامه هذا الأسلوب في الغالب إلى توليد نوع من الإحساس العميق بالمفارقة بين المدلول التراثي للشخصية

ت إلى إثراء نصه الشعري، (، فيأتي الصقلاوي بصورة تخالف المألوف ل203: 1997المعاصر الذي يوظف الشخصية في التعبير عنه")زايد،  قارئ النص أدَّ

نقذ لحال العرب، وما تئن فيه مجتمعاتهم، فكان خروج عبد الرحمن الداخل إ
ُ
ل بشخصية عبد الرحمن الداخل حين وجد فيه الشخص الم لى إذ توسَّ

بًا لما آل إليه الواقع اليوم، فأصبح الواقع يعيش اغترابً  ا المشرق خلفه كان سبَّ
ً
ا وجدانيًا بعد خروج صقر قريش، وأن رحيله من المشرق كان الأندلس تارك

مْسِ ف موخِ الشَّ
ُ
تَ اليَومَ عـن أخبارِنا؟...وعَنْ ش

ْ
ل
َ
 سأ

َّ
 من عُمْقنا لعُمْقِنا... هلا

ً
هنا إسقاطات على الواقع  ي جِباهِنا".إيذانًا بنهاية أمجاد العرب: "يا راحلا

رحمن الداخل في مواجهة الحاضر، ويعكس صورة ذهنية ترسخت عند الصقلاوي عن هذه الشخصية، يمارسها الصقلاوي يتشبث فيها بشخصية عبد ال

ى شخصية قائد فحاول من خلال المحاورة أن يترجم صراعًا وجدانيًا وجد فيه متنفسًا للحالة التي يراها في الواقع العربي، من خلال الإسقاط النفس ي عل

من بناء جامع قرطبة، وإعادة بناء مدينة قرطبة حاضنة الثقافة العربية. لقد اختار الصقلاوي شخصية عبد أموي كانت له بصمته في الأندلس بدءًا 

ة الرحمن الداخل للتعبير عن موقفه الشعوري تجاه قضية واقعية، فكان صقر قريش هو الملاذ لإسقاطات الصقلاوي التي هدف منها بعث روح جديد

ة، ويستمر الصقلاوي في استحضار صورة عبد الرحمن الداخل في ديوانه )وصايا قيد الأرض( بمناجاة يستحضر لنصه الشعري تتوافق مع رؤيته الخاص

، وهو فيها شخصية الداخل بتكثيفٍ للمعنى الدلالي في نصه الشعري )خيل وجناح( التي بدأ فيها موضحًا مقصده من عنوانها )إلى والدي فتى قريش(

 :نصور على عبد الرحمن الداخلاللقب الذي أطلقه أبو جعفر الم

 
ك في دمي يرنُّ

ُ
 يَدفقُ صوت

ـحـنُّ 
َ
هْـدابـي ت

َ
 أسعى إليكَ وأ

 نخيلك في عيني، وفي
ْ
 لاحت

نُّ 
َ
ت
َ
 سَمْعي، وقلبي، بأحلام ت

دَ الليل
ْ
ل  كم فتشوا عنكَ ج 

وا
ْ
ن
َ
مل. وط دوا الرَّ

َّ
 أو غروا الضحى. جَن

...................................................... 

؟
ا
رُني حقا بْص 

ُ
 ت
َ
نت

َ
 هلْ أ

 وهل تسمع ما بي، وتدري ما أكن؟

ي جَوَى؟ س  
ْ
ف
َ
نْ ن كَ م   وهل بنفس 

نُّ  ج 
َ
 أ
ا
هْرا

َ
بتي ق

َ
كادُ يا أ

َ
 أ

يُظهر استدعاء شخصية عبد الرحمن الداخل بدءًا من عنوان النص الشعري )إلى والدي فتى قريش( نظرة الصقلاوي إلى شخصية عبد الرحمن 

ا نفسيًا للاغتراب الوجداني الذي عاشه الصقلاوي لحظة النص الشعري، وحين يلجأ الشاعر إلى الحوار مع الشخصية  الداخل
ً
التي كانت تفريغ

 هذه الملامح في توليد الإحساس بالمفارقة لدى المتلقي بي
ً
مح ن هذه الملا مستخدمًا ضمير المخاطب فإنه "قد يحتفظ للشخصية بملامحها التراثية مُستغلا

لت 213: 1997وبين الجانب المعاصر من التجربة" )زايد، 
َّ
(، ولم تستطع شخصية سعيد الصقلاي الانفصال عن شخصية عبد الرحمن الداخل، فمث

ا لحالته النفسية، ثم يستحضر مرة أخرى شخصية أندلسية أخرى تمثلت في أبي عبد الله الصغير آخر ملوك
ً
ناطة، غر  المحاورة من خلال الاستفهام ملاذ

لت قوة في
َّ
لتْ في عهده حضارة العرب في آخر معاقل المسلمين بالأندلس، ويربطها في مقارنة زمانية وحالية مع شخصيات أخرى مث

َ
ف
َ
تاريخها، منهم  الذي أ

 م(:1649 -م1624مؤسس دولة اليعاربة في عُمان الإمام ناصر بن مرشد اليعربي )

ا عْصما
َ
 "سَلْ "الصغير" وسَلْ "مُسْت



عاصر
ُ
 زاهر بن بدر الغسيني                                                                                                                                 الصورة الذهنية للأندلس في الأدب العماني الم

530 

كَ معزف ودن؟هل 
َ
ل
ُ ْ
عُ الم  يُرْج 

يَعْرُبي" هل نبا
ْ
 و"ناصر ال

جنوا
َ
ا على "البرتغال"؟ فاسْت  كرا

 وسَلْ بَني "الصين" و"الفيتنام" هل

وا
ُ
مْ يَز ن

َ
مْ ل ؟ ل 

ا
 هم ضيعوا وطنا

، أو يُعبر بها عن رؤياه الـمعاصرة" إنَّ استحضار الشخصيات في النص الشعري يوظفه الأديب "لحَمل بُعد من أبعاد تجربة الشاعر يُعبر من خلالها

(، وهو ما اتضح في استدعاء شخصيتين مؤثرتين في تاريخ الأندلس )عبد الرحمن الداخل وأبو عبد الله الصغير( وهو استحضار وجد 13: 1997)زايد، 

عري بُعدًا تاريخيًا ربط الماض ي بحاضر الشاعر فيه الصقلاوي ضالته في استيعاب الواقع وما آل إليه، وأدى استدعاء الشخصيات إلى مَنْح النص الش

ز استدعاء الشخصيات تجربة الصقلاوي في الربط الزم ا لمعرفة مكمن الخلل في واقع الشاعر الحاضر، فعزَّ
ً
ني بين حالين الصقلاوي، إذ كان التاريخ ملاذ

تعبيرية تؤثر في المتلقي للنص، خاصة وأنها شخصيات لها  وهو ربط يُثبت وعي الشاعر بقيمة هذه الشخصيات التي منحتْ نصوصه الشعرية طاقات

ين تتعرض أمة قيمتها الوجدانية، فاتخذها الصقلاوي رموزًا للتعبير عن موقفه الذاتي تجاه قضايا الواقع وفقًا لرؤيته الخاصة بما يؤكد حقيقة أنه "ح

حركة رد الفعل إلى جذورها القومية، تتشبث بها في استماتة لتؤكد كيانها في وجه هذا من الأمم لخطر يهدد كيانها القومي، فإنها لا تلبث أن ترتد تلقائيا ب

نحها إحساسا الخطر الداهم، والتراث واحد من تلك الجذور القومية التي ترتكز عليها كل أمة في مواجهة آية رياح تحاول أن تعصف بوجودها القومي، فتم

 (.39: 1997لتها وعراقتها" )زايد، قويا بشخصيتها القومية، ويقينا راسخا بأصا

 

 استحضار الموشحات الأندلسية في الأدب العُماني المعاصر

لتْ الأندلس مسارًا تاريخيًا وثقافيًا أوجد هُوية عربية في أوروبا، وبالاطلاع على النتاج الأندلس ي نثرًا وشعرًا، تأتي الموشح
َّ
ك
َ
ات الأندلسية في مقدمة ش

د بها الإنسان الأندلس ي. ومهما تباينت الأغراض الشعرية التي ا ل خصوصية أندلسية تفرَّ
َّ
نبرى الشعراء إلى تقليدها إعجابًا بهذا الفن الشعري الذي مث

زتْ الأندلسيين. ذكر إلا قرينة بصفة الأندلسية بوصفها خصوصية ميَّ
ُ
وقد ارتكز  آراء النقاد حول أندلسية هذا الغرض الشعري، إلا أن الموشحات لا ت

ت ويُقال وشح على الخروج من الوزن والقافية ويُعرَّف الموشح بأنه "كلام منظوم على وزن مخصوص، وهو يتألف في الأكثر من ستة أقفال وخمسة أبياالم

لك، 
ُ
احب السبق في اختراع (، وتباينتْ الآراء حول ص25: 1949له الأقرع، فالتام ما ابتدئ فيه بالأقفال، والأقرع ما ابتدئ فيه بالأبيات" )ابن سناء الم

ام الشنتريني أن أول من صنع أوزان الموشحات واخترع طريقتها محمد بن محمود القبري )الشنتريني،  -468: 2م/1: ق1978الموشحات، إذ يرى ابن بسَّ

حات عندنا. ثمّ نشأ يوسُف بن هارون (، ثم يُشير في سياق آخر "قيل إنّ ابن عبد ربّه، صاحب كتاب "العِقْد" أوّل مَن سبق إلى هذا النوع من المو 470 شَّ

ن كل موقف يقف عليه في المركز خاصّة... ثم نشأ عبادة هذا، فأحدث التض فير، وأنه اعتمد الرّمادي، فكان أوّل مَن أكثر من التضمين في المراكيز، يُضمِّ

ه أوّل (، ويرى الصفدي في )توشيع ا469 /1ق /1: ج1978مواضع الوقف في المركز" )الشنتريني، 
ّ
ه ابتكر فنّ التوشيح في الأندلس "إن  عبد ربِّ

لتوشيح( أنَّ

ه، صاحب كتاب العقد". )الصفدي،  حات في المغرب الإمام أحمد بن عبد ربِّ (. أما من حيث الشكل؛ فإن الموشح يتكون من أجزاء 20: 1966مَن نظم الموشَّ

لك، "المطلع، الدور، السمط، القفل، البيت، الغصن، الخرجة". )اب
ُ
 (.30-26: 1949ن سناء الم

 للأندلس في الأدب العُماني المعاصر، وكان حريًا أن يجد هذا الفن 
ُ
عدُّ الموشحات الأندلسية أنموذجًا جماليًا في الصورة الذهنية

ُ
الشعري الأندلس ي وت

ح "طائر مساره في الثقافة العُمانية في محاولة من الشاعر العماني للسير على نهجها لما تتميز به 
ّ

الموشحات من خصوصية شعرية، فظهرتْ في موش

ن من: المطلع، والبيت ومكوناته الدور وال كوَّ
ُ
قفل، والسمط، إذ يقول الجمال" للشاعر العماني عبد الله الخليلي، الذي التزم فيه ببنية الموشح الأندلس ي الم

 :(1990في مقدمة هذا الموشح )الخليلي، 

 )طائر الجمال(

 مال على قدود السمـــريا طائر الج

 رفرف على الدلال فوق الغصون الخضر

 تحت الهواء الطلق

 يا خافق الجناح فوق غصون الآس

دن الميـــاس  انزل بلا جُناح بالل 

 انزل بلا توق 

بيعة ويجعلها أساسا لصورته ويُشير الموشح السابق للخليلي بأنه جاء على وتيرة الموشحات الأندلسية من حيث البناء الهيكلي، ويستثمر الخليلي الط

يث الدور الشعرية، إذ هيمنتْ ألفاظها على الموشح: طائر، الغصون، الهواء، وغيرها، ومن حيث الوزن والموسيقى الشعرية أيضًا، إذ جاءت مختلفة، ح



د  دراسات:
ّ
 2025، 1، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

531 

لأقرع( "يتألف في الأكثر من ستة أقفال وخمسة الأول تختلف قافيته عن القفل، وعن الأدوار الأخرى في الموشح. وخلا الموشح من المطلع، فيطلق عليهِ )ا

لك، 
ُ
ون الموشح من الدور وهي الأبيات التي تأتي 25: 1949أبيات"، والتام "ما ابتدئ فيه بالأقفال، والأقرع ما ابتدئ فيه بالأبيات" )ابن سناء الم

َّ
(، وتك

دأ الموشح بالدور الأول، وبعد الدور جاء القفل وهو ما يلي الدور مباشرة، مباشرة بعد المطلع، ونظرًا لعدم وجود المطلع في الموشح السابق، فقد ابت

ل البيت اجتماع الدور والقفل معًا. إن هذا البناء الهيكلي للموشح عند الخليلي يكشف عن الصورة الذهنية التي ترسخت تجاه هذا  ِ
ّ
الفن الشعري ويُشك

وض. ولم تكتفِ الصور الذهنية للموشحات الأندلس ي في الذاكرة العُمانية عند هذا التوظيف الأندلس ي، بألفاظه السهلة البعيدة عن التعقيد والغم

 بنا نبكي( في وفاة 
ْ
السلطان الشعري للموشح، بل توسع تأثير الموشح الأندلس ي في الأدب العماني المعاصر من خلال موشح الشاعر محاد العمري )قف

 :الموشح الذي صدح في زوايا عُمان نتيجة الظرف والسياق النفس ي الذي ظهر فيهالراحل قابوس بن سعيد طيب الله ثراه، وهو 

م
َ
يْت
َ
 قف بنا نبكي دموع الم

 فوق نقضٍ تحت زخات  المطرْ 

ا يرتمي  غزيرا
ُ
 جادك الغيث

ا فانهمرْ   أم ترى يكتمُ دمعا

 يا قصر العلم  
ُ
 أم بكى الغيث

 للذي أنقض ظهري فانكسرْ 

ا تحتمي
ا
 أم أتتكَ السحبُ خوف

فنَ من هول  الخبرْ   فاجعاتٍ خ 

 الفلق  
َ
 صابنا الوهنُ غداة

 جاش بُهتا من رآنا وعجبْ 

في لا تقلقي  عيني اذر 
ُ
 قلت

 التباسُ الدهش  يبطلهُ السببْ 

 علينا وكس ى
ُ
 خيّمَ الحزن

 كلُّ قلبٍ خاط ثوبَ العبس  

 قام يكسو القومَ جلبابَ الأس ى

س ي
ُ
ا وك بسا  ل 

َ
لَ الوحشة  فصَّ

 جفنيَّ وفاضثم شقَّ الدمعُ 

 حتى لجَّ الدمعُ مني ونفذ

راض  من يعيرُ الجفنَ دمعاتٍ ق 

 لامني الندبُ بكاءا وشحذ

 كم يخون الصبرُ عند الامتعاض

 والذي أكرمنا اليومَ أخذ

ك ربي اعتراض  ما على حكم 

 
ْ
ذ ا أتخ 

ا
دَر كَ سُخط

َ
 أو على ق

مزج لغة الشعر المشرقي مع لغة الشعر الأندلس ي، حيث الجزالة الصارمة مع إن استقراء الموشح العُماني السابق يكشف الإبداع الشعري الذي 

يْتمِ" وهو استهلال عرفته القصيدة العربية بدءًا من العصر الجاهلي من خلال )ا
َ
لمقدمة الطللية(، الرقة السلسلة، فبدأ الموشح: " قف بنا نبكي دموع الم

يس في معلقته التي استهلها على ما جرت عليه عادة القصيدة الجاهلية حين أخرج كلامه مخرج ويُضمن الشاعر العماني محاد العمري قول امرئ الق

 (17: 2004الخطاب مع الاثنين: )الزوزني، 

حَوْمَل  
َ
ول  ف

ُ
خ  الدَّ

َ
وَى بَيْن

ّ
ط  الل 

ْ
ق س  ... ب  ز ل 

ْ
يْبٍ وَمَن رَى حَب 

ْ
ك نْ ذ  بْك  م 

َ
ا ن

َ
ف  ق 

بناء علاقات جديدة بين الأشياء سَعيًا إلى منحِ الصورة إيحاءً يعكس نظرة الشاعر للواقع، ويُلاحظ إن الصورة الذهنية تنبع من الذهن بقصد 

ه امرؤ الق بْكِ( عند الشاعر العماني في موشحه )قف بنا نبكي( مع اختلافٍ في صيغة الخطاب، إذ وجَّ
َ
، بينما يس خطاب للمثنىالتضمين الشعري لـ )قِفَا ن

. خطاب العمري كان للمفرد، وهذا التضمين الشعري عند الشاعر العمري جاء قصدًا لبيان عمق التوجع والفقد والحزن على رحيل السلطان قابوس

سم عليها الموشح، إذ يبدأ الشاعر العماني المقطع الأول بقوله
ُ
 :ثم جاءت التقسيمات التي ق



عاصر
ُ
 زاهر بن بدر الغسيني                                                                                                                                 الصورة الذهنية للأندلس في الأدب العماني الم

532 

 بنا نبكي دموع الميتم  
ْ
ف  ق 

 تحت زخات  المطرْ فوق نقضٍ 

ا يرتمي  غزيرا
ُ
 جادك الغيث

ا فانهمرْ   أم ترى يكتمُ دمعا

 يا قصر العلم  
ُ
 أم بكى الغيث

 للذي أنقض ظهري فانكسرْ 

ا تحتمي
ا
 أم أتتكَ السحبُ خوف

فنَ من هول  الخبرْ   فاجعاتٍ خ 

وفاة السلطان قابوس، وحاول الشاعر العماني أن يمارس بعد التقديم الطللي يبدأ الشاعر بوصف الحالة النفسية التي عاشتها عُمان حزنًا على 

ة "الإسقاط النفس ي" الذي كان دارجًا عند الشاعر الأندلس ي، خاصة وأن مراسم دفن السلطان قابوس كانت في يوم ماطر، فيسقط الحالة النفسيّ 

قول الشاعر "أم ترى يكتمُ دمعًا فانهمرْ" في صورة فنية عالية الحزينة على الحالة الجويّة الماطرة المصاحبة لوقوع الحدث الحزين، وهو ما اتضح في 

ا الجودة الشاعرية في الربط بين مُكون طبيعي )المطر( مع الحزن الداخلي للإنسان، ثم يبلغ الإسقاط النفس ي ذروته في قوله " أم أتتكَ ال
ً
سحبُ خوف

ر التي تتناسب مع حالة الفقد التي عاشتها عُمان آنذاك. ويكشف الموشح أعلاه تحتمي" في صورة فنية تعكس ما يجول الخلجات الحزينة وروعة التعبي

، استلهام آخر للموشح الأندلس ي عند الشاعر العُماني، إذ حضرت الطبيعة بمكوناتها مضمنة في طيات موشحه، منها: زخاتِ المطرْ، جادك الغي
ُ
ث

لدينا وتنتج صورًا في الذهن، وتبقى هذه الصور مخزونة في الذاكرة عندما لا يغدو للأشياء . إن "الأشياء التي تدركها تقع على أعضاء الحس ..السحبُ،.

(، ويبدو التأثر واضحًا بالموشح الأندلس ي من خلال تضمين موشح لسان الدين بن الخطيب: )جادك الغيث إذا الغيث 18: 1979ذاتها وجود )بريت ر.ل، 

 غزيرًا يرتمي.. أم ترى يكتمُ دمعًا فانهمرْ(. ولا يمكن القول إن هذا همى...يا زمان الوصل بالأندلس( وهو ما ضمَّ 
ُ
نه الشاعر العماني في )جادك الغيث

فرد سواء التوظيف الشعري محض صدفة، بل هو إدراك ووعي بقيمة الموشح الأندلس ي في مُخيلة الشاعر العُماني الذي نظر للأندلس بأنها ذات إبداع مت

ا، إذ لم يكتفِ الشاعر العماني بالتضمين اللفظي فحسب، بل من خلال الإيقاع الموسيقي الذي حاول من خلاله أن يلامس مشاعر بألفاظها، أم بإيقاعه

لتي العمانيين بإيقاع أندلس ي ذي طابع وخصوصية، وهو السرُّ الذي مارسه الأندلسيون في موشحاتهم بالعزف على سيمفونية المشاعر الإنسانية ا

د بها الأندلسيون. ثم يتجلى تأثر الشاعر العماني بالشعر  أوجدتْ لشعرهم رونقًا خاصًا في النفوس المتلقية للنص الأندلس ي، فكانت خصوصية تفرَّ

هًا إلى قصر العَلم في العاصمة مسقط، فيربطه   يا قصر العلمِ(، إذ جاء الخطاب مُوجَّ
ُ
بالمشاعر الأندلس ي في وصف القصور في قوله )أم بكى الغيث

رك حزينة، وهذا التوظيف الشعري مؤشر لاستلهام الأندلس وأدبها الذب احتفى بالقصور وزخارف البناء، منها قول ابن زيدون في وصف قصر المباال

 :(1994)ابن زيدون، 

رَيّا خالا
ُ
ت فيها الث

َ
ط د وَسَّ

َ
... ق

ا
ة
َ
بارَكَ وَجن

ُ
صرَ الم

َ
ل  الق

َّ
مَث

َ
 وَت

 :ول فيهماأما في المقطعين الثاني والثالث فيق

 الفلق  
َ
 صابنا الوهنُ غداة

 جاش بُهتا من رآنا وعجبْ 

في لا تقلقي  عيني اذر 
ُ
 قلت

 التباسُ الدهش  يبطلهُ السببْ 

 علينا وكس ى
ُ
 خيّمَ الحزن

 كلُّ قلبٍ خاط ثوبَ العبس  

 قام يكسو القومَ جلبابَ الأس ى

س ي
ُ
ا وك بسا  ل 

َ
لَ الوحشة  فصَّ

 فيه خبر وفاة السلطان قابوس، إذ كان في وقت مبكر ويُلحظ حضور عنصر الوقت في هذين 
َّ
المقطعين، ويمثل ذلك إشارة ضمنية للوقت الذي بُث

ر عنها الشاعر بـ "غداة الفلق"، والغداة "ما بين الفجر وطلوع الشمس")المعجم الوسيط،2020يناير  10من فجر الجمعة  (. إن هذا 1985م؛ وعبَّ

ـرر"ي كان متوائمًا مع عنصر الوقت في الموشح الأندلس ي أيضًا: "التوظيف الوقتي في الموشح العمان
ُ
 في ليال  كتمت سـرَّ الهـوى.. بالدجـى لـولا شمـوس الغ

عبرة التي تميزت 1989)ابن الخطيب، 
ُ
(، وهذا يدل على دقة الشخصية الأندلسيّة واستلهام صيغها التعبيرية من الطبيعة والوقت، وفي الصور الفنية الم

 علينا وكس ى.. كلُّ قلبٍ خاط ثوبَ لموشحات الأندلسيّة، وبَدَتْ حاضرة في الموشح العُماني المشار إليه، منها في قول الشاعر العماني بها ا
ُ
"خيّمَ الحزن

"  من الحزن شعور داخلي أشبه بكساء النـــاس، ويصور حسرة القلب وحزنه بمَنْ يخيط ثوب ا العبس 
ً

لعبس، وهو شعور وهي صورة رسمها الشاعر جاعلا



د  دراسات:
ّ
 2025، 1، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

533 

سلطانها، يصيب الإنسان ولا يحل بالأثواب وإنما هي صورة فنيّة بليغة وعميقة في دلالتها، فكل البلاد أصبحت مكتسية ثوب الأس ى حدادًا على رحيل 

ا... يزدهـي منـه بأبهوبدا الشاعر العماني متأثرًا بقول لسان الدين ابن الخطيب: "
ا
 مُعلـمـ

ا
 .(1989)ابن الخطيب،  ـى ملبـس"فكسـاه الحسـن ثوبـا

خت للأندلس وأدبها في وجدان الشخصية العما نية عن لقد كان استلهام الموشح الأندلس ي عند الشاعر العماني أنموذجًا للصورة الذهنية التي ترسَّ

خيلة الجمعية العمانية استوعبت قيمة الأندلس بكل نتاجها الأدبي و 
ُ
ا يدلُّ على أن الم  أغراضها الشعرية.الأندلس، ممَّ

 

عاصر
ُ
 استلهام الأندلس في النثر العماني الم

 كتاب )عين وجناح: رحلات في الجُزر العذراء، زنجبار، تايلاند، فيتنام، الأندلس، والربع الخالي( للكاتب محمد الحارثي -

بنى الصورة الذهنية من خلال التكوين المعرفي الذي يملكه الإنسان تجاه موقف معين 
ُ
ثم يحاول إيجاد صور وإيحاءات يتكفل المتلق بتأملها. ولأن ت

للأندلس أثر الصور الذهنية في ارتباطها بالإحساس؛ لم تنحصر الصورة الذهنية للأندلس في المخيلة العُمانية في الموشح الأندلس ي فحسب، بل كان 

م، ويتضمن رحلات قام بها الأديب العماني محمد الحارثي في الجزر 2008ا في حضور في النثر أيضًا. وصدر هذا النتاج الأدبي عن منشورات الجمل بألماني

وج هذا العمل الأدبي بجائزة )ابن 
ُ
العذراء وزنجبار وتايلند وفيتنام والأندلس والربع الخالي، وت

 م.2003بطوطة للأدب الجغرافي( في عام 

ز هذا النتاج الأدبي فلسفة الحارثي في سرد يومياته في أسلوب سردي أشار إليه الحارثي  وما ميَّ

تاب لهم محاولاتهم في أدب الرحلة، لكنهم 
ُ
بقوله: "لم أنتهج الطريق السهل الذي اتبعه شعراء وك

يكتبون غالبًا عن رحلات إلى بلدان دُعُوا فيها إلى مهرجانات شعرية أو ثقافية أقاموا فيها بالكاد عشرة 

لك من البلاد في كتاب يُصنفه ناشره ضمن أدب أيام، ليضموا مقالاتهم الصحفية عن هذه وت

ة وجذرية النظر إليها؛ باعتبار الرحلة مَسعى يُمكن  رحلات. بالنسبة لي المسألة مختلفة في حَديَّ

مقاربته بالكلمات لابتداع وإضافة مُرتقى مُضاف لعتبات ابن بطوطة وابن جُبير الأندلس ي وابن 

ن الأفريقي، وفقًا لأسطرة أمين معلوف له في روايته(، فضلان البغدادي والحسن الوزان )أو ليو 

ها  استشهادًا ببعض الرحالة العرب"، وكانت الصورة الذهنية للأندلس حاضرة في رحلته إليها، وخصَّ

مها بعنوان )الأندلس.. ضربة في الرأس، قصيدة في بنسيون المنصور(  الحارثي برحلة مستقلة وسَّ

لحارثي حواره عن )عبور مضيق جبل طارق( بوصفه المكان الأول (، وبدأ ا133: 2008)الحارثي، 

م، والموقف الذي تعرض له في العشرين 711الذي مرَّ من خلاله طارق بن زياد إلى الأندلس فاتحًا في 

واصفًا الاستقبال الذي حظي به من البوليس الإسباني في الجزيرة الخضراء  1994من مارس 

لرأس بهراوة البوليس، ثم بركلة من العسكري إلى غرفة الموقوفين. ثم سار الحارثي على المنهج الوصفي في حديثه عن الأندلس )الخزيرات(: ضربة في مؤخرة ا

ة بنت المستكفي، وقيمتها الوجدانية بدءًا من )قصر الحمراء وبنسيون الماركيز(، ثم )جامع قرطبة، وولادة وابن زيدون( ويصف شعور المكان حين تراءت ولاد

سائح بأنها جامع بناه لم يكن الشاعر ابن زيدون الذي هام بها حُبًا بعيدًا عنها، ثم انبرى للحديث عن جامعة قرطبة )كاتدرائية قرطبة( التي يصفها الدليل الو 

للأندلس عند الحارثي في ذلك (. لقد بَدَت الصورة الذهنية 152: 2008م عبد الرحمن الأول )الداخل( على أنقاض موقع للقديس فنسنت )الحارثي، 780عام 

ر عنها بقوله "لقد أحببتُ قرطبة كثيرًا وأحسستُ فيها بنوع من السلام الداخلي الذي لا تمنحك إياه  الشعور الوجداني الذي انتابه حين وصل قرطبة فعبَّ

ذكر بمدينتي "أصيلة" ف
ُ
ي المغرب، ومدينة "سيدي بوسعيد" في تونس" )الحارثي، المدن الغربية. ربما لأنها مدينة صغيرة، ذات أزقة ضيقة، وبيوت بيضاء ت

 (، ثم انبرى للحديث عن )إشبيلية( ووصفها بقوله: "إشبيلية ليست كقرطبة، وليست كما يوحي مُتخيل الاسم العربي، فهي مدينة يطبعها طابع153: 2008

محتفظة برائحة الاسم. مدينة تغطي عليها أنماط البناء الأوروبي الكلاسيكي،  القديمة التي ما زالت AL MEDINAالمدن الأوروبية متوسطة الحجم، لولا بقايا 

 (.157: 2008والأشكال الهندسية الزجاجية الحديثة" )الحارثي، 

 

 رواية )سرُّ الموريسكي( للكاتب محمد العجمي -

لها، إذ استعاد الأدباء العمانيون رموز الأندلس في العديد من اتخذتْ بعض الأعمال النثرية العُمانية الأندلس بسياقاتها الزمانية والتاريخية مرتكزًا 

اني محمد العجمي. الأعمال الروائية العُمــانية، فحضرتْ الأندلــس من خلال التداعي الذهني بتاريخها ورموزها في رواية )سرُّ الموريسكي( للكاتب العُم

المثقف العماني، وكيف نظر للأندلس من زاويته الخاصة، فتشكلت بداخله قيمة مختلفة  وانبثقت فكرة الرواية من القيمة الوجدانية للأندلس في ذات

م الكاتب مُحمد العجمي روايته بعنوا ركز راوية )سر الموريسكي( على صراع دار بين الإسبان والثقافة، وقدَّ
ُ
ن )سر الموريسكي( عكسها في نتاجه الأدبي. وت

ترجمة والنشر، وذلك بعد العودة إلى التاريخ والبحث في أحداثه واستعادة الذاكرة للشخوص والأحداث م عن دار العرب لل2021الصادرة في عام 

 



عاصر
ُ
 زاهر بن بدر الغسيني                                                                                                                                 الصورة الذهنية للأندلس في الأدب العماني الم

534 

 تتجلى فيه صراعاته 
ً
والأمكنة، "استمد الكاتب التاريخ من المكان الأوروبي حتى يكون مسرحا

ها والانتقال بها إلى  وأحداثه وقضاياه الدينية والسياسية، فيقوم الراوي بالنبش في الأحداث ومدَّ

تها عدة مناطق جُغرافية، والتنوع في استنطاق الشخصيات الداخلية وإبراز سماتها وانفعالا

(. وتدور أحداث )سر 2023وتكوينها الديني، والاجتماعي، والثقافي والسياس ي" )الشيدي، 

الموريسكي( في سياقات ظهور المطبعـة العربيـة في أوروبا، واحتدام الصراع على المخطوطات العربيــة 

ردهم بقرار لقيمتها المعرفية والتاريخية، وما آل إليه مصير المسلمين بعد محاكم التفتيش حتى ط

م. ونظرًا لأن أول دافع لاستحضار الشخصيات في سياقات الأدب يتمثل في 1609سياس ي عام 

ا ارتبط بها من دلالات في  "استغلال ما تمتلكه هذه الشخصية من قدرات إيحائية قوية، ناجمة عمَّ

ا لها" وجدان المتلقي ووعيه، بحيث يكون استدعاء الشخصية التراثية مُثيرًا لتلك الدلالا 
ً
ت وباعث

(، فإن اختيار عنوان )الموريسكي( لم يكن محض صدفة عند العجمي في هذا 279: 1997)زايد، 

العمل الروائي العُماني؛ لأنه مصطلح خضع للصيرورة التاريخية، إذ اعتاد المؤرخون استعمال 

جب
ُ
روا على التنصير من مصطلح الموريسكيين رمزًا دلاليًا تاريخيًا للتعريف بمسلمي الأندلس الذين أ

م. وليس هذا البحث في معرض التحليل الروائي 1609م، حتى الطرد النهائي عام 1526م إلى 1499

نيا في مخيلة لهذا العمل الأدبي، لكنه يُسلط الضوء على الصورة الذهنية التي ترسخت في الثقافة العمانية عن الأندلس وكيف بدأ هذا الإقليم من إسبا

محى من الوجدان. وترتكز رواية )سر الموريسكي( على شاب إنجليزي يُدعى )روبرت( ربطته علاقة مع  المثقف العماني
ُ
لكون الأندلس بصمة تاريخية لا ت

ا عن السر الذي يخفيه ذلك الموريسكي، وال
ً
عَتْ في أيدي الإسبان، ثم بدأ الحوار بينهما بحث

َ
 عند ذي لم ينتهِ موريسكي عربي التقى به صدفة في سفينة وق

سر آخر سر واحد بعينه، في سرد تاريخي يجعل القارئ يتلهف في البحث عن السر الحقيقي للموريسكي "لأنه كلما كشف عن سر انفتح له الباب لمعرفة 

، وبعلاقة الشرق بالغرب، وبتاريخ أوروبا" )الشيدي، 
ً
نشرته جريدة النهار  (. وفي حوار2023حتى وصل به الأمر إلى معرفة أسرار عديدة تتعلق به شخصيا

م أشار الروائي العُماني محمد العجمي إلى أن المبررات التي دفعته لكتابة )سرُّ الموريسكي( كانت نتيجة لتحولات مفصلية في 2021يوليو  19العربي في 

قرن الثاني عشر، أو قبل ذلك ربما، حتى بدايات العلوم والمجتمع استمرت على مدى قرون خلال مراحل نقل التراث العربي والإسلامي إلى أوروبا بدءًا من ال

على مُقدرات  القرن السابع عشر، وبعد أن بدأ ضعف الدولة العثمانية أصبح جليًا التفوق الأوروبي على العالم الإسلامي، إذ حاول الأوروبيون السيطرة

جن ودير إسباني، ووصولا إلى مدينة لايدن الهولندية، ثم فلورنسا في الشرق، والتحكم في قراراته، وحصلتْ أحداث الرواية في أكثر من مكان بدءًا من س

 في )الموريس
ً

كي( بالإسبانية إيطاليا، وأخيرًا مع مدينة حلب في سوريه العثمانية. لقد كان حضور الأندلس في مخيلة الأديب العماني محمد العجمي ممثلا

Moros وهو تصغير لكلمة موريسيكي ،morisco(، ويكشف هذا التوظيف 26: 2005هم أدب خاص سُمي بـ )الأدب الموريسكي( )إيبالثا، ، الذين ظهر ل

تاريخي المعنوي للموريسكي في العمل الروائي العماني أن الأندلس لم تتشكل فقط بوصفها ذلك الخلاب الذي تتوق إليه النفوس، ولكن بوصفها معطى 

ستُعمِل تحديدا بعد سقوط غرناطة؛ للدلالة على وزماني مرَّ بمراحل متغيرة من الظروف السياسية وال
ُ
 إلى مصطلح الموريسكي، الذي ا

ً
ثقافية وصولا

جبروا على التنصر فدخلوا المسيحية.
ُ
 المسلمين الذين أ

 كتاب )الأندلس تطواف بين زمنين( للكاتب سعود الحارثي -

ف ضمن أدب م عن مؤسسة اللبان للنشر بسلطنة عُمان، 2022صدر الكتاب في  ويُصنَّ

الرحلة، حاول من خلالها الكاتب العماني سعود الحارثي نقل القارئ إلى تاريخ الأندلس، تلك 

ات الزمن، ويتنقل الحارثي معتمدًا على قانون  البقعة من أوروبا التي ضاعت بين ثنايا السنين وطيَّ

، وجاء التوظيف المعنوي التداعي الذهني بين مُدن الأندلس ذات القيمة الوجدانية بتفاصيلها

 بأبعادٍ مختلفة، ليعكس اهتمام الأديب العماني بهذا الإقليم 
ً

للأندلس عند سعود الحارثي مُحملا

ومن أول عتبة نصية مُمثلة في العنوان  .من أوروبا، ودلالته الوجدانية في مخيلة المثقف العُماني

س وشجون الماض ي بين زمنين متباينين: )الأندلس تطواف بين زمنين( يستلهم القارئ تاريخ الأندل

إسبانيا اليوم، والأندلس قديمًا، ليُقدم الحارثي أروع الحكايات عن عظمة الحضارة الإسلامية. 

 لتجواله بينها التي 
ً
ويطوف الكاتب بين المدن الأندلسية، ويطرح تساؤلاتهُ التي تواردت إليه نتيجة

هذه المدن الأندلسية الساكنة على تخوم عالمين، ولا يختتمُها بسؤالٍ تأمّلي صريح، يقول فيه: "

تستطيع التحرر من أحدهما، هل تعاني من وجع الحنين إلى الماض ي؟ هـل تشتاق إلى ملوكها 

(. 2022العِظام وشعرائها وأدبائها الذين تغنوا عشقًا بوطن الجمال والفن والإبداع؟". )الحارثي، 

 

 



د  دراسات:
ّ
 2025، 1، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

535 

ستها الأندلس في الذات من خلال مواقف متعددة يعمد إلى نقلها للقارئ، إذ أشار حوار ومناجاة يستشرف من خلالهما الحا رثي الأبعاد النفسية التي كرَّ

لأندلس التي في تقديمه: "إلى إسبانيا إذن الوجهة هذا العام، فليس مَنْ سمع كمن رأى، ولا من قرأ في صفحات التاريخ كمَن شاهد واطلع بأم عينه، ول

: 2022لأدباء بدمع مدرار من الأحبار والصفحات، وعيون وملاحم من الشعر والنصوص الأدبية الأولوية في برماج التطواف". )الحارثي، رثاها الشعراء وا

عه على زيارة الأندلس وتقديمها في قالب أدبي يعكس الصورة الذهنية للأندلس في مخيلة الأديب11 ، العماني (، ثم أشار إلى الحافز المعنوي الذي شجَّ

دت بداخله مواقف متضاربة في رحلته الأندلسية: )الدوافع والمحفزات التشويقية التي تتنامى مع
َّ
اقتراب موعد  فيُشير الحارثي إلى مشاعر متضاربة، ول

نة التي تحتلها الأندلس الانطلاق، تعمق بداخلي مشاعر الفرح والبهجة والإثارة في طريقي إلى المطار، إنه تعبير صادق عن استثنائية الرحلة، عن المكا

التي استقطبت أممًا  )الفردوس المفقود( في قلوبنا، عن الثراء الحضاري والفنون المعمارية الإسلامية الآسرة، عند التنوع الثقافي الفريد والحياة المزدهرة

اعًا، مفكرين ومبدعين وفلاسفة،..." )الحارثي،   (.12: 2022وشعوبًا وعلماءً وصنَّ

صفحة أن يطوف بين زمنين: زمن الأندلس وزمن اليوم الحاضر، وكيف للأيام أن تتبدل مع  96ل الحارثي في مؤلفه الأدبي الذي لا يتجاوز لقد حاو 

عطى التاريخي في ظروفه التي آل إليها، فبدأ تطوافه من برشلونة )حياة أخرى( ثم بلنسية )المعمار ينطق(، فغرناطة )فخامة الأ 
ُ
قرطبة مكنة(، و بقاء الم

(، كل ذلك )أبجدية الأندلس(، ثم إشبيلية )حدائق الوادي الكبير(، وبعدها ملقة )ضوع الحضارة(، ختامًا في مدريد )عاصمة أوروبا التي أسسها العرب

م الحارثي نتاجًا ثقافيًا حاول من خلاله بلورة إحساس المثق ف العُماني تجاه الأندلس وتاريخها يحمل بُعدًا رمزيًا في خيال المثقف العماني ووجدانه، فقد قدَّ

م الحُكم العربي الإسلامي في الأندلس نموذجًا لقِيم الإسلام العظيمة، ونجاحًا باهرًا  حمل بالكثير من السياقات التاريخية "قدَّ
ُ
في ممارساتها عمليًا من الم

ل مختلف الأعراق والأديان والعقائد والثقافا  متحابًا متجانسًا" )الحارثي، خلال صور التعايش والتسامح، وتقبُّ
ً

ل مجتمعًا إنسانيًا متكاملا
َّ
: 2022ت، فشك

ختْ في الذاكرة الجماعية للمشهد الثقافي العُماني، ونجح في نق13 ل الصورة (، وكأن بالحارثي يسعى إلى تكريس مقولة )الفردوس المفقود( التي ترسَّ

لى معالم الأندلس بوصفها "الأرض التي عاشَ فيها العرب مع غيرهم من الأعراقِ والشعوبِ الحقيقية من أرض إسبانيا إلى القارئ من خلال وقوفه ع

ح شؤون فاعلين ومؤثرين، منتجين ومبدعين، مدركين لقدراتهم وإمكاناتهم التي أهلتهم ليكونوا سادة العالم، فاستثمروها بما يخدم عقيدتهم، ويصل

.."، )الحارثي، وأحوال الأمم والشعوب، متعايشين متسامحين وم
ً

(. تبدو 13، 12: 2022ؤمنين بقِيم دينهم ومبادئه التي طبقوها على أرض الواقع فعلا

الصورة الذهنية هنا مضطربة المشاعر حيث الأندلس باضطراباتها السياسية وما آلت إليه حواضرها من فتن وتمزقات وصراعات وحروب أهلية، 

م للعالم شعاعًا علميًا ومعرفيًا ظل شاهدًا على عبقرية الإنسان العربي وانقسام تجلى في ملوك طوائف، ثم الأندلس  بدورها الحضاري والمعماري الذي قدَّ

سامح، 
ّ
مع حرصهم على ما في تلك البقعة من أوروبا، والأندلس بوصفها إقليمًا جغرافيًا بجمالية أرضها وعظمَتِها، يُعززها جوٌّ من الدين والألفَة والت

دتهم الاسلاميّة، ويثبّت أركانها، فمن هنا تظهر خصائص الشخصيّة الأندلسيّة التي تبحث عن التفرّد والخصوصيّة والتميّز، في محيطها يحافظ على عقي

وسعى )الأندلس.. تطواف بين زمنين( إلى تكثيف قيمة الأندلس في لغة ذهنية تستشعر قيمة الأندلس وحضورها في الذاكرة  .العالمي الذي عايشته

مؤلفاتهم العمانية، ثم انعكست في كتابات الأدباء. وتشير صفحات الكتاب إلى أن اهتمام الأدب العماني المعاصر بالأندلس ما يزال حاضرًا، فصدرت 

حة باسم الأندلس في عناوينها، وتضمُّ تفاصيلها وتاريخ حضارتها بين صفحاتها. فما يزال للأندلس حضورها المختلف في الأدب العُماني الحديثة مُوشَّ 

عاصر، ويمكن من خلال )الأندلس.. تطواف بين زمنين( أن نبرهن على أن تاريخ الأندلس ظلّ من مصادر إلهام في الأدب العماني المعاصر
ُ
إقليمًا بوصفه  الم

بطال وقوة وجدانيًا ترك بصمته في الذات العربية، فكانت الأندلس في مُخيلة المثقف العماني "قصة عصر ورحلة حياة، تلخص إرادة الرجال وعزيمة الأ 

وعظمة الشخصيات التي آمنت بإسلامها، واطمأنت إلى قدراتها، وتمكنت من بلوغ هذه المواقع 

 (.15: 2022عة، وإمكانات بسيطة للغاية". )الحارثي، الجغرافية البعيدة بوسائل متواض

 

 الأضواءَ مُطفأة( للكاتب عاصم الشيدي -
ُ
 )رأيت

ف الأدبي عن الجمعية 
َّ
مها الكاتب العماني عاصم الشيدي، وصَدر هذا المؤل رحلات ويوميات قدَّ

فكرة مؤلفه الذي يأتي م. بدأ الشيدي رحلاته ويومياته بالإشارة إلى 2022العُمانية للكتاب والأدباء في 

 لكتاب صدر قبل سنوات بعنوان )لا أريد لهذه الرحلة أن تنتهي(، ويضم رحلاته في ثماني 
ً
استكمالا

لت الأندلس بجماليتها الحضارية والوجدانية عند الشيدي في )رأيتُ 
َّ
شك

َ
مدن حول العالم، وقد ت

عر العربية، ليبدأ صراع المشاعر الأضواء مُطفأة( في رحلته من باريس إلى )قرطبة( حاضنة المشا

وفوض ى الأحاسيس مع المشاهد التي تلقفتها رؤاه، حيث مسجدها العظيم وبقية من حنين ابن زيدون 

لت المدنية لهفة الأيادي التي لا تلتقي إلى شعار من شعارات الجذب  لولادة بنت المستكفي بعد أن حوَّ

ية للأندلس في مخيلة الشيدي عن قيمة هذا وكشفت الصورة الذهن .السياحي واستدعاء التاريخ

 طبيعيًا، وكأنه يبحث عن إجابة لسؤال ظل مفتوحًا حتى اليوم: كيف تنهض 
ً

 الإقليم مشاعريًا وجمالا



عاصر
ُ
 زاهر بن بدر الغسيني                                                                                                                                 الصورة الذهنية للأندلس في الأدب العماني الم

536 

 الحضارات؟ ومتى يمكن أن تنتهي وتزول؟

نموذجًا تاريخيًا في العمارة، حيث بذخ القصور لقد بَدَتْ الأندلس في مخيلة الشيدي رمزًا للجمال، بدءًا من تفاصيل الحمراء إلى جنات العريف أ

نا على مدى خمسة أيام مَضَتْ ننتظ
ُ
ر لحظة وعظمة الهندسة المعمارية الإسلامية، وكانت صورة الأندلس مشاعرية وجدانية ترجمها الشيدي بقوله )ك

دن العريقة على شاكلة غرناطة ليس أقل حميمية ولذة من عن
ُ
عبر "جنات العريف" التي العناق الموعودة، وعناق الم

َ
اق حسناء نافرة تختال بحسنها، وهي ت

ت على رأي كل مَنْ زارها من جنان السماء" )الشيدي،  قرون مَضَتْ،  8(. ثم يُقدم الشيدي قصر الحمراء للقارئ بصورة أعادت الأذهان إلى 31: 2022قدَّ

ز )جادك الغيث إذا الغيث همى، يا زمان الوصل بالأندلس(، ثم يُقدم قصر الحمراء إذ يستحضر وجدانيًا الموشح المرتبط بالذاكرة العربية بصوت فيرو 

نير العالم يومًا ما، بدءًا من تسمية القصر انعكاسًا لنوع التربة التي بُنبي بها القصر، وهو اللون الأ 
ُ
حمر الحاضر بقوة في الذي يحكي قصة حضارة كانت ت

حكم من داخل قصر الحمراء الذي لم يكن كل القصر، ثم يُشيلا إلى قيمة مدينة غر 
ُ
ناطة بوصفها آخر معاقل المسلمين في الأندلس ويرى أنها "كانت ت

(. 33: 2022مجرد قصر فقط، بل كان مدينة متكاملة تقول الروايات إنها تضم قرابة أربعين ألف جندي، عدا عائلة بني نصر، ووزراء بلاطه" )الشيدي، 

صيله، لكن ذاكرة الشيدي تبدأ تعيش فوض ى المشاعر بكل معطياتها التي تراءت له، فيستحضر سقوط الأندلس من خلال ورغم جمالية المكان بكل تفا

ندي المشهورة  لكل ش يء إذا ما تمَّ نقصان... فلا يُغر بطيب العيش إنسان :قصيدة أبي البقاء الرُّ

ختْ عند الشيدي بوصفها قيمة وجدا  عمرانيًا يكشف إبداع الأندلسيين الذي حافظ على إن الصورة الذهنية للأندلس ترسَّ
ً
نية ونفسية وجمالا

ثيرات العاطفية، حيث 
ُ
مدينة قرطبة رونقه وقيمته الحضارية حتى اليوم. ومن غرناطة حيث التاريخ العربي الخالد، تنتقل صورة الشيدي الذهنية إلى الم

ومئ عند الشيدي إلى إيحاءات مختلفة، إذ يستعيد من 
ُ
خلالها رمزًا جماليًا للحب وقصة العشق الخالدة التي حصلت في قرطبة، فكانت صورة التي ت

ي أسسه قرطبة عند الشيدي بوصفها البيئة الحاضنة لقصة عناق ابن زيدون لولادة، وتلك اللهفة التي لا تكتمل رغم الحنين، ثم جامعها الكبير الذ

ة قرطبة بصورة تعكس فوض ى المشاعر التي تنبضُ بالحب تارة، وضمنية الحسرة على أيام عبد الرحمن الداخل "صقر قريش". ويُقدم الشيدي مدين

 :مَضَتْ تارة أخرى، وهو ما كشفه تضمينه لأبياتٍ قالها شاعر معاصر يُدعى عبد المنعم الأنصاري 

 قرطبة بـالقار تغتسلُ... رأيـت أهـدابها بالذل تكتحلُ 
ُ
 رأيت

 عيونها رغبة خضراء تشتعلُ رأيتها تحت أمطار الظلام وفي... 

ت أن لقد بَدَتْ قرطبة في مخيلة الشيدي مدينة استثنائية بكل تفاصيلها، ثم يصف جامعها "هذه أطلال قرطبة التي أضاءت ظلام أوروبا، واستطاع

ائن، ومستقر دار الخلافة"، ولكن بحسرة توقد مشاعل التنوير في كل مكان في أوروبا والعالم العربي. العتبات الأولى لدولة الأندلس العظيمة، أم المد

 (.51، 47: 2022الوجدان لم يبقَ من أمجاد العرب إلا ما كان في قصورها وعلى جدرانها )الشيدي، 

 

 خاتمة البحث

رتكزة على إدراك الواقع 
ُ
الخارجي وعلاقته اِسْتَقرأ هذا البحث الصورة الذهنية للأندلس في الأدب العُماني المعاصر بهدف الكشف عن الصورة الم

خت في وجدان الشخصية العمانية عن الأندلس، فكانت حاضرة في النتاج الفكري العُماني بما يمثل دلالة للقيم ة الوجدانية بالصورة الذهنية التي ترسَّ

اني خاصة، وأخذ الأدب العُماني يستقي لهذا الإقليم من إسبانيا في الثقافة العمانية، وظل للأندلس حضورٌ طاغٍ في وجدان الإنسان العربي عامة، والعم

 مُضافة للأدب العُماني، وكان استحضار الأندلس في الأدب العُماني المعاصر ذا خصوصية 
ً
لت أثرًا وقيمة

َّ
حاول من من الأندلس مسالك مُختلفة شك

ارية لإثراء نصه الشعري والنثري، فكان للمشهد الأندلس ي خلالها الأديب العماني أن يتوسل بالأندلس سواء في شخصياتها أم في جماليتها المعمارية والحض

 :ىحضور غني حافظ به الأدب العُماني المعاصر على الموروث الأندلس ي وإبقاء أثره المنس ي في المشهد الثقافي العماني. وتوصل هذا البحث إل

تْ الأندلس في وجدان الأديب العماني، وعَكستْ صورتها الذهنية وعي ا - لأديب العُماني بالتراث العربي وأبعاده الدلالية، وقيمته الوجدانية، اِسْتقرَّ

 موضوعيًا يعكس تصورًا ذهنيًا ذا قيمة شعورية عند الأديب العُمان
ً

ي تباينت بين فمَزَج ذلك بواقعه، من خلال توظيف الأندلس بوصفها رمزًا ومُعادلا

 .وال الحضور العربياعتزاز بما شاهده في إسبانيا اليوم، ومشاعر حسرة على ز 

ى أدب الرحلة: حضَرتْ الأندلس في الأدب العماني المعاصر نثرًا وشعرًا، فظهرت في أعمال نثرية، منها: رواية )سر الموريسكي(، وأعمال نثرية تنتمي إل -

، والربع الخالي(، )رأيتُ الأضواء مُطفأة(. أما شعرًا؛ )الأندلس تطواف بين زمنين(، )عين وجناح: رحلات في الجُزر العذراء، زنجبار، تايلاند، فيتنام، الأندلس

وفاة فحضرتْ الأندلس في نماذج منها: أشعار سعيد الصقلاوي، وأشعار عبد الرزاق الربيعي، وموشحات عبد الله الخليلي، وموشح محاد العمري في 

 .السلطان قابوس بن سعيد

عَ الأديب العُماني الأندلس بشخصياتها وأماكنه - رَ بُعدها العمراني وجمالها الحضاري لخدمة المعنى؛ إذ استحضر طوَّ ا رمزًا لخدمة هدفه ورؤاه، وسَخَّ

لأديب العماني الأماكن الأندلسية: قرطبة، غرناطة، إشبيلية،.. ومقارنتها الزمانية والحالية في متناقضات مشاعرية كشفتها الصورة الذهنية، واستحضر ا

منها: عبد الرحمن الداخل، أبو عبد الله الصغير، بما يُثبت وعي الأديب العُماني بقيمة الأماكن والشخصيات الأندلسية، أيضًا الشخصيات الأندلسية، 



د  دراسات:
ّ
 2025، 1، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

537 

عماني رمزًا التي منحتْ نصوصه الأدبية طاقات تعبيرية تؤثر في المتلقي للنص، خاصة وأنها شخصيات وأماكن لها قيمتها الوجدانية، فاتخذها الأديب ال

بطها عن موقفه الذاتي تجاه قضايا الواقع وفقًا لرؤيته الخاصة. ويوص ي البحث بتشجيع الباحثين على الاقتراب أكثر من الدراسات الأندلسية ور للتعبير 

 كل أدب. ابالأدب العماني بهدف الوقوف على جوانب الاتفاق والاختلاف بين الأدبين الأندلس ي والعُماني، والكشف عن الإبداع والخصوصية التي يحمله

 

 

 المصادر والمراجع

 

 تونس: الدار العربية للكتاب. -. ليبياالذخيرة في محاسن أهل الجزيرة(. 1978الشنتريني، ع.)

 (. بيروت: دار الكتاب العربي.2. )طديوان بن زيدون (. 1994ابن زيدون، أ. )

لك، ه. )
ُ
 (. دمشق.1. )طدار الطراز في عمل الموشحات(. 1949ابن سناء الم

 .28-12(، 44) 12، العراق، مجلة آداب الكوفة(. رمزية عبد الرحمن الداخل في شعر سعيد الصقلاوي. 2020آذرشب، م.، وجليبي، ر. )

 . بغداد: دار الحرية للطباعة.التصور والخيال(. 1979بريت، ر. )

 القومي للترجمة، المجلس الأعلى للثقافة. (. القاهرة: المشروع1. )طالموريسكيون في إسبانيا وفي المنفى(. 2005إيبالثا، م.. )

 (. سلطنة عمان: مؤسسة دار اللبان للنشر.1. )طالأندلس تطواف بين زمنين(. 2022الحارثي، س. )

 . ألمانيا: منشورات الجمل.عين وجناح: رحلات في الجُزر العذراء، زنجبار، تايلاند، فيتنام، الأندلس، والربع الخالي(. 2008الحارثي، م. )

ة(. 1990الخليلي، ع. )  (. سلطنة عُمان: دار جريدة عُمان للصحافة والنشر.2. )طديوان وحي العبقريَّ

 .بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، العراق: دار سطور للنشر والتوزيع". 2الأعمال الشعرية الكاملة "(. 2021الربيعي، ع. )

 دار غريب للطباعة والنشر. . القاهرة:في نقد الشعرالربيعي، م. )د.ت(. 

 .. القاهرة: دار الفكر العربياستدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الـمعاصر(. 1997زايد، ع. )

 (. لبنان: دار المعرفة.2. )طشرح المعلقات السبع(. 2004الزوزني، ا. )

، تونس، قسم اللغة العربية والآداب العربية، كلية الآداب بمنوبة، وتأويل النص أعمال ندوة صناعة المعنى(. من النص إلى سلطة التأويل. 1991الحبيب، ش. )

 جامعة تونس.

 . بيروت: دار العلم للملايين.الأدب الأندلس ي: موضوعاته وفنونه(. 1975الشكعة، م. )

 للكتاب والأدباء.(. سلطنة عُمان: الجمعية العمانية 1. )طرأيت الأضواء مطفأة "رحلات ويوميات(. 2022الشيدي، ع. )

 . بيروت: دار الثقافة.توشيع التوشيح(. 1966الصفدي، ص. )

 (. سلطنة عُمان: مطابع النهضة.1. )طنشيد الماء(. 2004الصقلاوي، س. )

 (. لبنان: المركز الدولي للخدمات الثقافية.1. )طوصايا قيد الأرض(. 2015الصقلاوي، س. )

 المملكة المغربية، منشورات .للميلاد 20إلى منتصف القرن  19التحولات الاجتماعية والفكرية بالمغرب من أواخر القرن (. الإبداع الشعري و 1992الطريس ي، أ. )

 كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط، جامعة محمد الخامس.

بنيس.  لمحمد أنا لا قباني وأنا الأندلس لنزار في بين أحزانونقدية، مقارنة  واجتماعية الأندلس: دراسة سياسية (. استدعاء2009ع. ) والخطيب، ن.، الظاهر،

 (.1) 17، غزة، الإنسانية للبحوث الإسلامية مجلة الجامعة

 . تونس: مطبعة دار الكتب الشرقية.منهاج البلغاء وسراج الأدباء(. 1966القرطاجني، ح. )

 صادر.. بيروت: دار نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب(. 1997المقري، ش. )

 .(2) 33، مجلة عالم الفكر، الكويت(. توظيف الشخصيات التاريخية في الشعر الفلسطيني المعاصر. 2004موس ى، إ. )

 

 المراجع الإلكترونية

سترجع من: 2023الشيدي، ع. )
ُ
 https://www.omandaily.om(. الفضاءات المغلقة في رواية سر الموريسكي. ا

 م.2023نوفمبر  7تاريخ الاسترجاع: 

سترجع من:2020العمري، م. )
ُ
  =UU1gm4fa424https://www.youtube.com/watch?v(. موشح: قف بنا نبكي دموع الميتم، ا

 م.2023نوفمبر  1تاريخ الاسترجاع: 

سترجع من:
ُ
 https://culturalclub.org/?p=401 الموشحات في شعر عبد الله الخليلي، سلطنة عُمان، النادي الثقافي، ا

 م.2023نوفمبر  1تاريخ الاسترجاع: 

سترجع من2021يوليو  19سرّ الموريسكي للعُماني محمد العجمي، جريد النهار العربي، 
ُ
 :م، ا

 https://www.annaharar.com/arabic/culture/news/18072021102046351  :م.2023نوفمبر  3تاريخ الاسترجاع 
 

https://www.omandaily.om/
https://www.youtube.com/watch?v=424fa4gm1UU
https://www.annaharar.com/arabic/culture/news/18072021102046351


عاصر
ُ
 زاهر بن بدر الغسيني                                                                                                                                 الصورة الذهنية للأندلس في الأدب العماني الم

538 

References 

 

Ādharshab, M. (2020). The symbolism of Abd Al-Rahman Al-Dakhel in the poetry of Saeed Al-Saqlawi. Kufa Journal of Arts, 

Iraq, 12 (44). 

Al-Ḥārithī, M. (2008). Eye and Wing: Travels in the Virgin Islands, Zanzibar, Thailand, Vietnam, Andalusia, and the Empty 

Quarter. Germany: Camel Publications. 

Al-Ḥārithī, S. (2022). Andalusia is a journey between two times. (1st ed.). Sultanate of Oman: Dar Al-Lubban Publishing 

Foundation. 

Al-Khalīlī, ʻAbd. (1990). Diwan Revelation of Genius. (2nd ed.). Sultanate of Oman: Oman Newspaper House for Press and 

Publishing. 

Al-Muqrī, Sh. (1997). Nafh al-Tayeb from Ghosn al-Andalus A-Ratib. Beirut: Dar Sader. 

al-Qarṭājannī, H. (1966). Minhaj al-Balaghaa oua Siraj al-Adabaa. Tunisia: Dar al-Kutub al-Sharqiya Press. 

Al-Rubaie, Abd. (2021). Complete Poetical Works “2”. Beirut: Arab Foundation for Studies and Publishing, Iraq: Dar Sutour 

for Publishing and Distribution 

Al-Rubayʻī, M. (n.d). In Criticism of Poetry. Cairo: Dar Gharib for Printing and Publishing. 

Al-Ṣafadī, Ṣ. (1966). Twshyʻ al-Tawshīḥ. Beirut: Dār al-Thaqāfah. 

Al-Ṣaqlāwī, S. (2004). Water Song. (1st ed.). Sultanate of Oman: Al Nahda Press. 

Al-Ṣaqlāwī, S. (2015). The aspirations of Qaid El Ard. (1st ed.). Lebanon: International Center for Cultural Services. 

Al-Shakʻah, M. (1975). Andalusian Literature: Its Topics and Arts. Beirut: Dar Al-Ilm Lilmalayin. 

Al-Shaydī, ʻĀ. (2022). I saw the lights go out, “Travels and Diaries”. (1st ed.). Sultanate of Oman: Omani Society for Writers 

and Writers. 

Al-Ṭarīsī, A. (1992). Poetic creativity and social and intellectual transformations in Morocco from the late 19th century to the 

middle of the 20th century AD. Kingdom of Morocco, Publications of the Faculty of Arts and Human Sciences, Rabat, 

Mohammed V University. 

Al-Ẓāhir, N., & Al-khaṭīb, ʻI. (2009). The Recall of Andalusia: A political, social and critical study, a comparison between 

Sorrows in Andalusia by Nizar Qabbani and I Am Not Me by Muhammad Bannis. Journal of the Islamic University for 

Human Research, Gaza, 17(1). 

Al-Zawzanī, A. (2004). Explanation of the Seven Odes. (2nd ed.). Lebanon: Dar Al-Ma’rifa. 

Brett, R.. (1979). Perception and Imagination. Baghdad: Freedom Printing House. 

Al-Shantarīnī, A. (1978). Al-Dhakhīrah fī Maḥāsin ahl al-Jazīrah. Libya - Tunisia: al-Dār al-ʻArabīyah lil-Kitāb. 

Ibn Sanāʼ almulk, H. (1949). Dār al-Ṭirāz fī ʻamal al-Muwashshaḥāt. (1st ed.). Damascus. 

Ibn Zaydūn, A. (1994). Diwan Ibn Zaydoun. (2nd ed.). Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi. 

Mūsá, I. (2004). Employing historical figures in contemporary Palestinian poetry. Alam Al-Fikr Magazine, Kuwait, 33 (2). 

Shubayl, A. (1991). From the text to the authority of interpretation. Proceedings of the Symposium on Making Meaning and 

Interpreting Text, Tunisia, Department of Arabic Language and Arabic Literature, Faculty of Arts in Manouba, University 

of Tunis. 

Ibalza, M. (2005). The Moriscos in Spain and in Exile. (1st ed.). Cairo: National Translation Project, Supreme Council of Culture 

Zāyid, A. (1997). The Recall of the Traditional Personalities in Contemporary Arabic Poetry. Cairo: Dar Al-Fikr Al-Arabi. 

 

Electronic References 

Al-Shaydī, ʻĀ. (2023). Closed spaces in the novel The Secret of the Morisco. on November 7, 2023 AD, from the website (on 

line(: https://www.omandaily.om 

Al-ʻUmarī, M. (2020). The muwashshah (Let’s stop and weep the tears of grief), on November 1, 2023, from the website (on 

line(:https://www.youtube.com/watch?v=424fa4gm1UU. 

The Morisco Secret by the Omani Muhammad Al-Ajami, Al-Nahar Al-Arabi newspaper, on July 19, 2021, from the website (on 



د  دراسات:
ّ
 2025، 1، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

539 

line(:www. annaharar. com / arabic / culture / news. 

The Muwashshah in the poetry of Abdullah Al-Khalili, Sultanate of Oman, Cultural Club, on November 1, 2023, from the 

website (on line(:https://www.youtube.com/watch?v=424fa4gm1UU. 


