
Dirasat: Human and Social Sciences, Volume 52, No. 3, 2025, 6720     

1 

 
© 2025 DSR Publishers/ The University 

of Jordan.  

This article is an open access article 
distributed under the terms and 
conditions of the Creative Commons 
Attribution (CC BY-NC) license 
https://creativecommons.org/licenses/b
y-nc/4.0/     

 
The Simulacrum or the Treacherous Copy: A Reading of "Jidarriyah" by Mahmoud Darwish 

and "Nuqoush 'ala Jidarriyah Mahmoud Darwish" by Al-Mutawakil Taha 

Bassam Quttous*  
Department of Arabic Language and Literature, Faculty of Arts, Yarmouk University, Irbid, Jordan 

 

 

 

Received: 24/1/2024 

Revised: 6/2/2024 

Accepted: 11/3/2024 

Published online: 2/2/2025 

 

 
* Corresponding author: 

quttous@yahoo.com   

 
 
Citation: Quttous , B. (2025). The 

Simulacrum or the Treacherous 

Copy: A Reading of "Jidarriyah" by 

Mahmoud Darwish and "Nuqoush 

’ala Jidarriyah Mahmoud Darwish" 

by Al-Mutawakil Taha. Dirasat: 

Human and Social Sciences, 52(3), 

6720. 

https://doi.org/10.35516/hum.v52i3.6

720 

 

 

 

 

 

Abstract 

Objectives: to combine critical grounding of Simulacrum, iconic copy, and application examined 

through two poetic models: Mahmoud Darwish in his collection "Jidarriyah," as the original copy; 

and the Palestinian poet Al-Mutawakil Taha’s "Nuqoush 'ala Jidarriyah Mahmoud Darwish," the 

second copy that he wrote as a simulation with "Jidarriyah,". 

Methods: The study adopts analytical criticism with a philosophical cognitive background as a 

methodology for examining the collections. 

Results: The study revealed that Darwish, original copy auther, was able to write himself sincerely, 

while second poet, Taha, wrote himself through the other. The second copy attempted to engage in 

dialogue with the first copy, but it failed to reach the essence of the iconic copy. It was closer to 

assimilation and was termed "simulacrum copy" because of internal strength contained in the first 

copy, derived from "power of self-explosion", not overshadowed by the trickery of the second text. 

Conclusions: The study focused on distinguishing between authentic identity of Darwish's creative 

work and ambiguous identity of Taha's collection. After studying two copies, it was confirmed that 

simulacrum copy did not rise to original copy. The study recommends investigating other poetic 

texts amenable to critical study. 

Keywords: Al-Mutawakil Taha, Darwish, iconic copy, identity, jidarriyah, simulacrum 

  
السيمولاكر أو النسخة الخائنة: قراءة في " جدارية" لمحمود درويش و"نقوش على جدارية 

ل طه" ِّ
 
 محمود درويش" للمتوك

 *بسام موس ى قطوس
 ، الأردنقسم اللغة العربية وآدابها, جامعة اليرموك ، إربد

 

ـص
 
 ملخ

المزاوجة بين التأصيل النقدي لمفهوم النسخة السيمولاكر، ومفهوم النسخة الأيقونة، والتطبيق الذي سنقف فيه على مجموعة  الأهداف:

 أ
ً
و "جدارية " لمحمود درويش، وهي النسخة الأولى، و"نقوش على جدارية محمود درويش" للمتوكل طه، وهي النسخة الثانية التي كتبها محاكيا

 مع "ال
ً
ا  جدارية".متناصَّ

  المنهج:
ً
 لمقاربة المجموعتين الشعريتين المدروستين. يتخذ هذا البحث من النقد التحليلي ذي الخلفية المعرفية الفلسفية منهجا

استطاع محمود درويش صاحب النسخة الأولى أن يكتب ذاته بصدق وحِرَفية، في حين كتب الشاعر الثاني المتوكل طه ذاته من خلال  النتائج:

ة. حاولت النسخة الثانية التناص مع النسخة الأولى أو محاكاتها أو التماهي معها، ولكنها عجزت عن الوصول إلى كينونة النسخة الأيقون الآخر.

خة الثانية أقرب لاستيهام التناص وهو ما أسميناه "النسخة السيمولاكر"، بسبب ما احتوته النسخة الأولى من صلابة داخلية أتتها كانت النس

 من "قوة تفجير ذاتية" لا تنطلي عليها خدعة النص الثاني.

ة الأصيلة للعمل الإبداعي لجدارية درو الخلاصة:  ة الملتبسة لمجموعة المتوكل طه؛ قامت الدراسة على التمييز، بين الهُويَّ ي بين أيش، والهُويَّ

وتوص ي الدراسة بمقاربة نصوص شعرية أخرى قابلة  النسخة الأيقونة والنسخة السيمولاكر، وثبت لنا بعد دراستها أنها لم ترق للنسخة الأصل.

 للدرس النقدي.

الة ة، جداري :الكلمات الدَّ  الأيقونة، الهُويَّ
ُ
 ة، درويش، المتوكل طهالسيمولاكر، النسخة

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:quttous@yahoo.com
https://doi.org/10.35516/hum.v52i3.6720
https://doi.org/10.35516/hum.v52i3.6720
https://orcid.org/0000-0002-6629-1459


 ى قطوسسام موس ب                                                                                                                                                                         ..                                               .سخة الخائنة:السيمولاكر أو الن

2 

 مقدمة

 مصطلحات "ما بعد التناص، أو ما وراء التناص"، من 
ً
 من رؤية خاصة في تطوير دراسة تسبر أغوار النص الشعري؛ متجاوزا

ُ
ينطلق هذا البحث

ي سبقتها، ة، التخلال ما يمكن تسميته بـ)النسخة الأيقونة بإزاء النسخة السيمولاكر أو النسخة الثانية( التي تتكئ على النسخة الأولى/ النسخة الأيقون
، أو لا تملك القدرة على مجاراة النسخة الأصل، ولا تصل إلى مستواها؛ فهي ن

ً
 مهما

ً
سخة "شبيهة" ، ولكنها لا تصل إلى مستواها، وقد لا تضيف لها شيئا

والأوديسة، والمعلقات، وكثير  وفي الوقت نفسه لم تستطع التفوق على النسخة الأولى. وكثيرة هي النصوص التي تحولت إلى أيقونات، من مثل: الإلياذة
عبد  من قصائد المتنبي، وكثير من قصائد الشعر العربي في عصوره الزاهية، وكذا كثير من قصائد أعلام الشعر الحديث: بدر شاكر السياب، وأحمد

اهية، وليس على المظهر. فبعض قصائد المعطي حجازي، ومحمود درويش، وأمل دنقل/ ومحمد عفيفي مطر، وعبد الله البردّوُني، وكل ما تأسس على الم
ي قراءتنا هؤلاء تحولت إلى أيقونات، لانطوائها على قوة تفجير ذاتية، وجوهر يصعب تقليده أو استنساخه، باستثناءات قليلة سنقف عند واحدة منها ف

حول التعارض بين الكتابة والكلام؛ فالأولى الكتابة Roland Barthesالتطبيقية. ويعيدنا هذا الكلام عن تاريخ الكتابة، إلى ما ذهب إليه رولان بارت 

ن العلامات متجذرة فيما وراء اللغة، وهي رمزية ومنطوية على ذاتها، تولي وجهها شطر اللغة السرية من اللغة، على حين أن الكلام ليس سوى ديمومة م
 ث من سؤالين، وهما:(. وينطلق تأسيس فرضية البح2002بارت، الفارغة، ودلالتها في حركتها فقط )

.هل أسس الشاعر الثاني لتفرده ليتجاوز الشاعر الأول ويسمو بلحظته الشعرية بوصفها لحظة قوة )اللحظة الفلسفية( أم هو يحتمي بهذا 1س
 السابق ويسير في ظله أو تحت جنحه؟

خلال علاقة التأثر؟ ولعل أول إجراء منهجي يمكن .هل حقق الشاعر اللاحق علاقة الأبوة الشعرية من جهة، ورغب في التفوق على الأب من 2س
فْهمة هنا بمعنى الامتلاك الفكري للمفهوم، مع

َ
 مفاهيمه، والم

ُ
إدراكنا أن المفاهيم ليست  اللجوء إليه هو الإلمام بالإطار المعرفي لمفاهيم البحث، عبر مَفْهَمة

 التطور من خلال تطورِ المعرفة، حي
ُ
ة، بل هي دائمة  قارَّ

ً
 دلالية وتداولية مع كثرة الاستخدام ودخولها في حقول معرفية جديدة، وهي دائما

ً
ث تكتسب قيما

 عن وظيفتها في الاستخدام.
ً
اك تتملص من سطوة الفِكر المفهومي مع زيادة البعد المعرفي لها بحثا

َّ
 إذ

 
 المفاهيم:

ُ
هَمَة

ْ
 القسم الأول: الإطار المعرفي ومَف

 ما معنى السيمولاكر:
 ميشال فوكو، كما ذكر عبد السلام بنعبد العالي، أربعة استعمالات لكلمة سيمولاكر: لقد أحص ى

يمولاكر هو الصورة التافهة )في مقابل الحقيقة الفعلية(.1  .السِّ
ى ويتوارى في آن(.2

َّ
 . إنه تمثيل ش يء ما )من حيث إن هذا الش يء يفوِّض أمره للآخر، لأنه يتجل

 مة بدل أخرى.. الكذب الذي يجعلنا نأخذ علا 3
، "القدوم والظهور المتآني للذات والآخر" )دولوز، 4

َ
 (.1997. وهو يعني أخيرا

دة ، أو مخادعة لا ترقى إلى مستوى النسخة الأصل. ويشير المصطلح إذن، أو ينطوي  ِ
ّ
على معانٍ فالمعاني الثلاثة الأولى تجعل السيمولاكر صورة مقل

 يسعيان نحو التسرب بين النموذج وصورته ليوقعا بينهما، وليكشفا  متعددة، بل ومتنافرة؛ فهو ينطوي على
ٌ
قوة تفجير ذاتية يعكسها مكرٌ وشيطانية

 من الحقيقة )
ً
 من الوجود، وأن للوهم حظا

ً
 (.Smith, 2005 أن للخدعة نصيبا

يمولاكر إذن عالم الحقيقة، ولا حتى الحقائق، ولا هو عالم الهويات المحددة.  إنه عالم لا تضمه وحدة، عالم بدون صورة نموذجية. ليس عالم السِّ
عودته من حيث هو إنه ليس عالم التشابه، وإنما عالم الشبهة والاشتباه، عالم لا حضور فيه للش يء إلا بنظائره وبدائله، عالم لا وجود فيه للش يء إلا في 

، عالم .نسخة من نسخ لا متناهية
ً
ة تكرارا "القدوم المتآني للذات والآخر"، عالم لا يمكن للهوية أن "تعرف" فيه إلا بملاحقة هو إذن عالم تغدو فيه الهُويَّ

 ليفسحا المجال لدينامية الاستنساخ اللامتناهية التي يغدو فيها العالم "ومضات لا تنتهي
ً
يحتجب فيها، في  النظائر، عالم ينتفي فيه الأصل والنسخة معا

 (.Smith, 2005)إشراقة اللف والدوران، غياب الأصل" 
 

 ماذا يعني "قلب الأفلاطونية"؟
(، في التمييز بين الجوهر والمظهر، والأصل والنسخة، والنموذج representationتقوم أنطولوجيا أفلاطون حسب دولوز على مفهوم التمثيل )

تلك الجواهر، وتنقسم إلى نسخ جيدة وأخرى والشبيه؛ فهناك عالم متعالٍ تعيش فيه الأفكار الأصيلة والجواهر، ثم عالم آخر تعيش فيه نسخ عن 
قيقي عنده رديئة، ولم يتردد أفلاطون بإعلان الحرب على كل النسخ المختلفة )التي سيُسميها: سيمولاكرات، وهي أشبه بتمظهرات زائفة(؛ فالوجود الح

تقدم صورة النموذج المثالي الذي سعى  الأيقوناتلك أن ؛ آية ذsimulacrums، ليستبعد السيمولاكرات copies، وليس للنسخ iconsهو فقط للأيقونات 
(. ومن هنا جاءت عنونة بحثي هذا بـ"النسخة السيمولاكر، أو الخائنة"؛ فهي خيانة 1994رجب، إليه أفلاطون، بينما السيمولاكرات تخون النموذج )

رق.  للنسخة الأيقونة ولكنها ليست بمعنى السَّ
خة الأيقونة على حساب النسخة السيمولاكر على وفق فلسفته المثالية؛ إذ كرس جلَّ فلسفته للوصول إلى النسخة وإذا كان أفلاطون قد انتصر للنس

لها بحقها بين المثال التي تصورها في العالم الميتافيزيقي، فإن نيتشة قد انتصر للنسخة السيمولاكر، ودعا إلى الإعلاء من السيمولاكرات، والاعتراف 
 لا معالأيقونات، بنية 

ً
نى الاختلاف والتنوع، دون الأخذ بعين الاعتبار أن فتحه المجال للاختلاف والتنوع ربما يكون مدعاة لنمط من التشابه، فتصنع عالما

 يحكمه الاستنساخ.)حسناوي، 
ً
 (.2016فيه للهوية إلا كتكرار، عالما



د  دراسات:
ّ
 6720، 2025، 3، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

3 

( على هذا النحو مهمة الفلسفة عنده، أو مهمة فلسفة Friedrich Nietzsche)  1844 – 1900وفي محاولة لقلب الأفلاطونية، يحدد نيتشه 
اء المزدوج المستقبل، بصفة أعم، يظهر أن العبارة تعني القضاء على الماهيات، وكذا على عالم المظاهر. إلا أن المشروع لا يخص نيتشه وحده؛ فالإقص

 عن ذلك، فإن صيغـة للماهيات وعالم المظاهر يرجع إلى هيجل، بل إلى كانط. ومن المشكوك 
ً
فيه أن يعني نيتشه ما يعنيه هذان الفيلسوفان. وفضلا

برز، على القلب تشكو من كونـها صيغة مجردة، وهـي لا تسلط الأضواء على الدافع المحرك للأفلاطونية. هذا في حين أن قلب الأفلاطونية ينبغي أن ي
 (.1997)انظر: دولوز،  طون السفسطائيالعكس من ذلك، هذا الدافع، وأن "يترصّده" كما يترصد أفلا 

 ويعلق بنعبد العالي على رؤية أفلاطون بقوله:
تطفو  " يتعلق الأمر بضمان انتصار النسخ على السيمولاكرات، وقمع هاته الأخيرة وضبطها وطمسها وتركها تحت القيود، والحيلولة بينها وبين أن

 (.1991عالي، على السطح لتفرض نفسها في كل الأنحاء" )بنعبد ال
 

 تأصيل المفهوم:
(1) 

 أن النقد العربي القديم قد التفت إلى موضوعة "السيمولاكر"، ولكن الباحث المنقّب في تاريخ النقد ال
ُ
 البحثية

ُ
عي هذه الورقة عربي القديم، لا تدَّ

ي في النقد العربي بـ "باب ابتداع المعاني". ومن هنا نبدأ ال  لما سمِّ
ً
ة بما يمكن تسميته يجد أن هناك بذورا

َّ
تأسيس، أو إن شئت التأصيل للدلالات الحاف
 إلى ما بعد التنا

ً
 إلى ما عُرف في النقد الحديث بـ"التناص"، عبورا

ً
 بــ"باب السرقات الشعرية"، وصولا

ً
 إلى هذا "باب ابتداع المعاني"، مرورا

ً
ص، ووصولا

 بنقله وت
ً
 وطينه في عالم النظريات النقدية الحديثة.المصطلح الجديد )السيمولاكر( الذي نراه جديرا

ومي وبالعودة إلى النقد العربي القديم؛ إذ اعتقادي بأهمية أثر التأسيس المرجعي للنظريات النقدية، وبعدم وجود قطيعة معرفية على وفق مفه
ته ومفاهيمه، فمن هذه المصطلحات التي استقرت في التراكم والتكامل، فقد سبق للبلاغين والنقاد العرب أن عاينوا باب السرقات وحددوا له مصطلحا

لخ، المحصول النقدي التي درسها محمد عزام:"توارد الخواطر، والتقليد، والاحتذاء"، وكلها أقل من السرق، ومنها "الأخذ، والانتحال، والإغا رة، والسَّ
 (.2001والمسخ، والسرق الخفيّ" )عزام، 

هـ( الذي أشار إلى أن "باب ابتداع المعاني" لم يوصد، 637-ي بالوقوف عند رأي ضياء الدين بن الأثير )وهي مصطلحات تتداخل وتتشابك، وسنكتف
 ولا حجر على الخواطر، وأن السرقة إنما تكون في المعاني الخاصة. وأنها أنواع، ومنها:

خ: وهو أخذ اللفظ والمعنى برمته، وسمي وقوع الحافر على الحافر، وقد ضرب أمث-1  لة عليه.النسَّ
ل عليها ابن الأثير في أبيات مختلف-2

َّ
 مث

ً
لخ: وهو أخذ بعض المعنى، أو أن يؤخذ المعنى ويستخرج منه ما يشبهه، وهو اثنا عشر ضربا  ة.السَّ

هذا لا يسمى المسخ: وهو إحالة المعنى إلى ما دونه.أو قلب الصورة الحسنة إلى صورة قبيحة، ويضاده قلب الصورة القبيحة إلى صورة حسنة، و -3
رقاتِ لا يمكن الوقوف عليها إلا بحفظ الأشعار الكثيرة التي لا يحصرها عدد )ابن الأثير،  سرقة، وإنما هو إصلاح وتهذيب. ويعتقد ابن الأثير أن السَّ

1935.) 
 لما نحن بصدد

ً
الحديث عنه، وقد طبق مفهومه على أبيات  وما يهمنا في هذه المفاهيم التي عرض لها ابن الأثير هو مفهوم "المسخ"؛ فهو الأقرب نسبيا

 شعرية مفردة، ولكن عملنا هنا له آليات اشتغال مختلفة؛ سواء من حيث المصطلح والمفهوم، أو من حيث اشتغال مدونتنا على قصائد كاملة قد
 بقة عليه، كما سيتضح في التطبيق.يستولدها الشاعر من قصيدة سابقة، بل قد تمتد لمجموعة شعرية كاملة، استولدها الشاعر من مجموعة سا

(2) 

، من  –؛ إذ يعتقد "أنه لا توجد نصوص بإطلاق، بل علاقات بين نصوص" Harold Bloomولعل نظرية "قلق التأثر" التي عرضها هارولد بلوم  تعدُّ
سبقه  وجهة نظر الباحث، مرحلة متقدمة في الوصول إلى فرضية هذا البحث؛ من حيث رغبة اللاحق من الشعراء في أن يثبت ذاته الإبداعية بإزاء من

عريّ عقبة رئيسيّة في وجه ، ومنط(Bloom, 2019)من الشعراء، وأنه ليس أقل كفاءة منهم. 
ّ
ر يتلبّسه إحساس بأنّ "الماض ي الش

ّ
اعر المتأخ

ّ
لق ذلك أنّ الش

ر  (Bloom, 2019 )الابتكار الغض".
ّ
اعر المتأخ

ّ
اكرة الأدبيّة"، لذلك لا يَسَعُ الش

ّ
في ظل جموحه لإثبات ذاته إلى  –، وأنّ التّفكير الأدبيّ يعتمد "على الذ

اكرة واستحضار سلفه وإبرازه لمعارضته من داخله، أملا في أن يثبت وجوده لينضم إلى سلالته  -جانب سلفه وسعيه للتّفوّق 
ّ
سوى الارتكاز على هذه الذ

 الشعرية العريقة، من خلال عدة مظاهر، ومنها:
 .الانحراف الشعري الذي يظهر في شكل حركة تقويمية داخل قصيدة الشاعر اللاحق.1
.عن طريق التكامل والتضاد؛ فاللاحق "يكمل" سلفه بشكل تضادي، بهدف استكمال شروط القصيدة الأم ضمن سياق تضادي، باعتبار أن سلفه 2

 كما ينبغي 
ً
 .(Bloom, 2019)فشل بالولوج عميقا

ا قوة لا تنتمي للقصيدة الأم، بل إلى مدار كينونته، .السمو المضاد؛ إذ يفتح الشاعر اللاحق ذاته الشعرية أمام ما يعده قوة في القصيدة الأم، ولكنه3

لشعري أجل توطيد علاقة مع سابقه بنية أن يخطف فرادته الشعرية. وفي ذلك كله يسعى الشاعر اللاحق إلى ذلك السمو المضاد بغية اللحاق بالأب ا
(Bloom, 2019). 

 من أشكال ومع وجاهة رأي بلوم في بعض ما ذهب إليه إلا أننا نضيف إليه أن 
ً
بعض الشعراء ينطلقون من عدة وجهات نظر؛ فقد يعدونه شكلا

 بقوة النص الأول، أو بأيقونيته، من خلال إقدامهم على محاكاته، أو معارضته، أو التناص معه. ولكن هل يمكن لك
ً
ل نسخة التناص، معترفين ضمنيا

 ع؟ أو أن تخطف فرادة النسخة الأولى: والجواب سنرجئه لما بعد قراءة النسختين.أرادت التناص مع نسخة سابقة عليها، أن تحقق شرط الجودة والإبدا



 سام موس ى قطوسب                                                                                                                                                                         ..                                               .سخة الخائنة:السيمولاكر أو الن

4 

(3) 
ا مفهوم السيمولاکر فهو أحد المفاهيم التى ارتبطت بعصر ما بعد الحداثة، حيث تناوله بالدراسة والتحليل مجموعة من فلاسفة ذلك العصر  أمَّ

 (.(Michel Foucaultوميشيل فوکو  (Jean Baudrillard)وجان بودريار (Gilles Deleuze)وبالأخص جيل دولوز 
يمولاكر على فنون الوسائط الجديدة متعددة المصادر والتقنيات التي تعتمد على الوسائط فائقة السرعة والتطور  قَ مفهوم السِّ بِّ

ُ
الصناعي وقد ط

 
ً
 لمفهوم السيمولاکر حيث أصبحت إمکانات تلك الفنون لا حدود لها والتقني، وتعد فنون الوسائط الجديدة المتعددة المصادر والتقنيات الأکثر تمثيلا

 على الوسائط فائقة السرعة والتطور الصناعى والتکنولوجى، مما أدى إلى تجاوز وتفکيك بنية الفن التقليدى فظهرت أعمال متعددة
ً
المصدر  اعتمادا

رقمية تتألف من العديد من الأرقام والرموز والمعادلات والشفرات الحسابية. وبدون مصدر أصلى، ولم يعد هناك عمل فنى مادي دائم، ولکنها ملفات 
هو تجميع من  فهى صور فنية تقوم على الاختلاف،...، وخرق المعقول والممکن، وإنکار المحاکاة والنموذج الأوحد، وانعدام الأصل؛ فالعمل الفنى الواحد

 معانى زائفة وز 
ً
 (.2020ائلة )عبد المحسن، مصادر لانهائية، وربما يمثل أيضا

، أقرب إلى لفظ "الاصطناع" أو "التصنع" أو "التمويه" أو "الإيهام"، simulationأن لفظ  ،ويعتقد جوزيف عبد الله الذي ترجم كتاب بودريار الأول 
 ترجمته بـ"المحاكاة" أو 2008)بودريار،

ً
(، وقد وافقه على 2000"التشبيه"، )بنعبد العالي،(، في حين فضل بنعبد العالي ترجمة المصطلح بـ"التمويه"، رافضا

 (.2005هذه الترجمة محمد شوقي الزين )الزين، 
م( وهي حكاية خرائط الإمبراطورية، مُعتبرًا إياها "أفضل محاكاة ساخرة ١٩٨٦–١٨٩٩ Jorge Luis Borges (ويستعير بودريار حكاية لجورجي بورخيس

ع". وخلاصة هذه الحكاية أن أحد لة لإمبراطوريتِه "تغطي مجموع مجالها الترابي بدقة كبيرة"، فكانت النتيجة  للتصنُّ رسم خريطة مفصَّ
ُ
الأباطرة أمر بأن ت

ها، فأصبحَت النسخة الشبيهة هي الأصل
َّ
ت محل

َّ
، ذلك أن أن جاءت الخريطة، بقدْر مساحة الإمبراطورية تمامًا؛ حيث أصبحَت الخريطة هي الأرض وحل

لقد انمحى الاختلاف الكامن بين الأرض والخريطة،  خفي الحقيقي أبدًا، بل إنَّ الحقيقي هو الذي يُخفي واقع عدم وجود ش يء حقيقي،...السيمولاكر لا يُ “
مها بين الأصل والنسخة، بين الأيقونة والسيمولاكر، بل أكثر من هذا صارت الخريطة تسبق الأرض بعدما كانت الأرض هي التي تسبق الخريطة وتر  مِّ

دها ِ
ّ
 لمؤلفين من مؤلفاته، أشرنا إليهما في مراجع هذا البحث  (.Baudrillard ,1994. )”وتول

ً
وقد كرَّس بودريار مفهوم السيمولاکر؛ إذ اتخذه عنوانا

Baudrillard, 2008, Baudrillard, 1994)). 

لى أنه يزيل أي إمكانية للتمييز بين الحقيقة والزيف والصدق والكذب، ويرى بودريار أن "الاصطناع" يُزلزل الواقع ويُفقِده ثنائياته وأقطابه، بالإضافة إ
ز كلَّ قطب من هذه الأقطاب عن نظيراتها، إلى درجة أن ميِّ

ُ
ك في الاختلافات التي ت ِ

ّ
المقارنة بين هذه الثنائيات  الخير والشر، بين الواقع والخيال، وبالتالي يُشك

هًا بالضرورة ضد مبادئ الواقع، يسعى إلى إقامة إبستمولوجية فوضوية أساسها التمويه والتضليل" أصبحَت بلا قيمة، ذلك أن الاصطناع باعتب اره موجَّ

 (.2008)بودريار، 
ثاني ويعتقد الباحث أن جهود نيتشة، من جهة، وجهود بودريار من جهة أخرى، الأول في محاولته قلب الأفلاطونية، ومنح قيمة للسيمولاكرات، وال

 بين الواقعي والمصطنع، هو أمر يمكن توجيهه على أنه فتح المجال أمام الاختلاف، وهو أمر مطلوب، بيد أن الفن الحقيقي يظل في القلب منفي مقارنته 
د، ك التنوع في  ما أنالماهية، وإذا ما سمح فيه للتكرار والتشابه فإنه يفقد بصمته الشخصية، وافتقارها إلى الاختلاف، والاختلاف هو الذي يخلق التفرُّ

 الاختيار هو الذي يمنح الخصوصية حتى لا يفقد الفن الحقيقي أصالته، أو هالته الفنية، نتيجة لتعدد النسخ التي تتجاهل الأصل.
 

 القسم الثاني: التطبيق أو الإجراء النقدي:
 ما  قبل الذهاب إلى استنطاق "جدارية" لمحمود درويش، و" نقوش على جدارية محمود درويش" للمتوكل

ً
طه، يحسن التنبيه إلى أنَّ الشعراء، كثيرا

 لمميز، وهويلجؤون إلى إثبات انتمائهم إلى الأب الشعري، لما لذلك من أهمية في إثبات صلتهم بمن سبقهم من الشعراء في التجربة وكان لهم حضورهم ا
لوها. فالشاعر اللاحق  نوع من إقامة صلة بين شعريتهم وشعرية من سبقهم، ورغبة في إيجاد مكانة لهم بين الشعراء الكبار ممن كرسوا تجربتهم وأصَّ

 من المقروئية الواسعة 
ً
 ما يطمح إلى تجاوز سابقه، وهو نوع من الإحساس بهاجس التأخر، وليس هذا لأن قصيدة السابق قد نالت حظا

ً
 غالبا

ً
تكسبها نوعا

 إلى السمو بشعريته في اتجاه من القداسة وحسب، بل لأن اللاحق يسعى إلى تجاوز السابق، أو ع
ً
لى أقل تقدير يسعى لإكمال ما لم يستطع إكماله سعيا

 مضاد.
، فإن "السيمولاكر" أو "النسخة الخائنة"، هي النسخة التي يستولدها الشاعر من معجم 

ً
شاعر وفي محاولتنا تطبيق هذه الفرضية على الشعر مثلا

 لذلك الشاع
ً
ر، أو لأولئك الشعراء؛ آية ذلك أن الشاعر السابق يكون قد التقط اللحظة الجوهرية وجسدها أو آخر، أو شعراء آخرين، فيكون ظِلا

بة
َّ
"؛ أي مجموعة مرك

ً
 أو "جذمورا

ً
 مبدعا

ً
 نصيا

ً
ل معه تعالقا

َّ
 اللحاق به دون أن يشك

ً
بحسب أنطولوجيا  نقشها في قصيدته، فيأتي الشاعر اللاحق محاولا

ورة، وتتضمن في حد ذاتها طبقات مكثفة... كما يفعل المبدعون على عكس الشعراء المحاكين أو المقلدين الذين لا دولوز وغوتاري، تعمل على البل
 
ً
 (Deleuze, 1987)يستطيعون أن يشكلوا مع النصوص السابقة جذمورا

الدراسات البينية في رسم آفاق تطوير وحين ننتقل للتطبيق على العمل الشعري، وبخاصة في ضوء الاهتمام العالمي الذي يتجه نحو تفعيل دور 
وسواها البحث العلمي ، فإننا نتجاوز الحديث عن المعارضة، والتناص، والتناصية، والنص الغائب، والنص السابق، والنص اللاحق، ومعمارية النص، 

، إلى ش يء من الحديث عن "النص 
ً
 معادا

ً
 مكرورا

ً
يمولاكر"؛ أي مما شاع الحديث عنه من مصطلحات، حتى أصبح قولا الأيقونة" ونقيضه "النص السِّ

دة الممسوخة، إذا جاز لي أن أستعير مصطلح "المسخ" الذي تحدث عنه بعض نقادنا العرب القدماء، وعلى رأسهم ابن الأثير، 
َّ
مع عدم ذهابي النسخة المقل

رق، وإنما هو تقصير عن الوصول إلى الجوهر الذ  ي طرقه السابق، والبقاء في مرتبة شعرية دونه.إلى أن المسخ هو نوع من أنواع السَّ



د  دراسات:
ّ
 6720، 2025، 3، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

5 

 "جدارية محمود درويش" و"نقوش المتوكل طه":
(1) 

، بما إن قارئ "جدارية" لمحمود درويش يجدها تمثل حالة من حالات الكينونة؛ أي كينونة الذات المبدعة وهويتها اللغوية والتشكيلية والجمالية
لسفية. فحين نتحدث عن شعرية درويش في هذه المجموعة أو في غيرها من مجموعاته الشعرية فنحن نتحدث يتوافق مع رؤية الحداثة وتصوراتها الف

د ذلك في قصيدته "ق افية عن "هوية" و"كينونة" حتى حين يتناص مع من سبقه من شعراء المعلقات ممن يمثلون )حالة شعرية( في معلقاتهم كما جسَّ
 شعرهم،  (. فهو1995من أجل المعلقات".)درويش،

ً
يدرك إبداع من سبقه، ومن ثم يسعى إلى تأسيس تشكيلاته الشعرية والمعمارية الخاصة، متجاوزا

 بصمته الخاصة وتفرده. 
ً
 وتاركا

ً
، وقد أثبتت نفسها عبر مسيرة شعرية ممتدة اكتسب  مجموعة درويش تمثل نموذجا

ً
 ومضمونا

ً
فذا لشعرية الحداثة شكلا

 معها سلطة تصل حد القداسة.
 الكلمات هي التي تفضح النسخة التي لا تحمل ذاكرتها، لأنها تكشف كيإ

ُ
ف ظل ن للكلمات في "جدارية" ذاكرتَها، مثلما للصورة ذاكرتها؛ وذاكرة

هَ الرؤى، على كلمات ال
ْ
اني. وصحيح أن ثصاحب النسخة الثانية أسير كلمات النسخة الأولى )المثالية/الأيقونة(، وأسير رؤيتها، فتطغى تلك الكلمات، بَل

خة النصوص تهاجر مثل هجرة البشر، وتحلُّ في أمكنة أخرى، ومع كل حلول جديد تكتسب قيمة جديدة: نفسية، وفنية، وجمالية، إلا أنها في النس
دة لا تكتسب أية قيمة جديدة؛

َّ
د، كما أن التنوع في الاختيار لافتقارها للبصمة الشخصية، وافتقارها إلى الاختلاف، والاختلاف هو الذي يخلق التفرُّ  المقل

 من الكتابة، وقد بات لكلماته ذاكرة، وتلك الذاكرة أشبه بـ"موسوعة شعرية خاصة
ً
" هو الذي يمنح الخصوصية. وبخصوص درويش، فإن له تاريخا

ل شعريته ا
َّ
لفريدة، وقد جعل كل تلك الأشياء موضع تكتنز لغته، وثقافته، وتلميحاته، وسخريته، وتشككه، وثورته، وأسئلته الوجودية، وكل أولئك شك

، من خلال اختياراته، وانزياحاته التي اختارها بكامل حريته من متعدد الاختيارات. وحين يلجأ شاعر، مهما
ً
بلغ من  تساؤل، وتساؤل متشكك أحيانا

 باختيارات الأول، 
ً
دا وهنا يكمن الفرق بين الحرية والقيد؛ فالحرية تمنح صاحبها الإحاطة، للنقش على جدارية شعرية متفردة بهذا الحجم، فإنه يبدأ مقيَّ

 فضاءات واسعة، في حين يشعر الثاني بالقيود، فينتج نسخة مقلدة للنسخة الأيقونة، ولكنها لا تبلغها.
ذائقته، وماضيه، وذلك كله وعودة إلى تاريخ الشاعر وتاريخ كتابته، فلكل كاتب أو شاعر تاريخ يكشف عن ماضيه الإبداعي وشعريته وتطور ثقافته و 

ما ينجو منه أصح
َّ
 اب النسخة الثانية.يمنحه ملكية فكرية ليست لغيره، أو لا تتوفر للكاتب الثاني، مما يضع الثاني في مأزق "تاريخ الكتابة"، وهو مأزق قل

 
 .في العنونة:1/1

سلم نفسها بسهولة
ُ
 بالعنوان الرئيس، والعنوان عتبة نصية دالة، لا ت

ً
لكل قارئ، وقد يعجز أي قارئ عن الصعود لسيميائها، مثلما قد تتأبى  وبدءا

بتحديه هي )العتبة( عن النزول لكل قارئ. ففي عنونة درويش "جدارية" عبقرية العنونة، فقد أراد أن ينقش اسمه وفعله الشعري في هذه الجدارية، 
 أراد قوله بكلمة واحدة، يؤكد ذلك قوله: الموت بغية الخلود والتفوق عليه؛ فالعنوان يجسد بل يختصر كل ما

 "هزمتك يا موتُ الفنون جميعها/ هزمتك يا موتُ الأغاني في بلاد الرافدين/
ة المصري مقبرة الفراعنة" )درويش، 

َّ
 (.2000مسل

عاء باطني أو غير واعٍ؛ إذ إن الفراغات ا  المتوكل "نقوش على جدارية محمود درويش" ففيها بعض ادِّ
ُ
لتي تركها درويش في جداريته، لا يمكن أما عنونة

كثيرة ملؤها بسهولة! فهي فراغات فكرية، وفلسفية، وأسطورية، ومعرفية، لا يمكن استحضارها في نص على نص! حتى لو تمَّ استحضارها بمهارة فهي 
 ويصعب الإحاطة بها في عمل شعري!

 إن ما  ثم أين هو المنطق في ادعاء النقش على النقش؟! أليس النقش على
ً
النقش يفسد النقشين؟ بل أين هو الاختلاف عن النسخة الأولى؟ حقا

بعناية يستحق الخلود من النصوص والعنوانات، هو ما يتأسس على الماهية وليس على العَرَض )التشابه الخارجي(. وحين أسس درويش لعنوانه اختاره 
 قدرة النقش على النقش، "جدارية:؛ لأنها عنوان للخلود يتحدى الفنُّ فيه الموتَ، و 

ً
 للعنوان الأول، مدعيا

ً
لكن عندما اختار المتوكل عنوانه ظل مرهونا

 أن النقش حفرٌ، وأن الحفر على الحفر يفسد كليهما. إن التشابه الخارجي مع العنوان الأصلي لا يمنح العنوان الثان
ً
 أو متناسيا

ً
ي ادعاء حق الخلود، ناسيا

، وهو عكس النسخة المصطنعة التي تكون بمثابة نسخة عن نسخة.عكس التداخل الباطني والروح
ً
 ي الذي يتأسس على الماهية، فيؤسس أصلا

 
 .في كينونة النص الأدبي:2/1

ا؛ آية لكل نص أدبي كينونة مستقلة عن الشبيه، وكل محاولة للتشابه مع تلك الكينونة ما هي إلا مجازفة أو اختزال لتلك الكينونة وربما مسخ له
ة تلك الصورة التي أحاول أصوغها ذل عن ك أن كل كينونة تتحدد من خلال هوية أو بصمة إن شئت، ولا يوجد بصمة تشبه بصمة أخرى. وتمثل الهُويَّ

ة تكتسب قيمتها من خلال عناصرها الوظيفية التي تج  عل ذاتي، وأتمثل بها وجودي داخل منظومة معرفية واجتماعية وتاريخية، باعتبار الهُويَّ
ً
منها فعلا

 لا يمكن تقليده
ً
 (.2023)الدهبي ، سيميائيا

 
ً
 لوجه، مترددة بين فكرتي "الخفّة والثقل"، بغض النظر عن منابع قراءته لها، بحثا

ً
عن التحرر  وكينونة "جدارية" تكمن في وقوفها أمام الموت وجها

للموت والحياة بالمعنى المادي/ الفيزيائي، كما في حالة جلجامش بعد موت  الكامل، ليرتفع بذاته، في حوار هادئ وشفيف، خارج البعد الإنساني القابل
 (.2010)بلحاج،  أنكيدو، على نحو يتسامى فيه الشعر والشاعر، بحيث يُفقد الموت معناه، ويصير موت الشاعر مجرّد طيران حتى الأزل 

 حيث تخاطبه الممرضة، على النحو التالي:فهو يفتتح جداريته على فضاء المكان/ المشفى، بلقطة أشبه بالسينمائية، 
 "هذا هو اسمك/



 سام موس ى قطوسب                                                                                                                                                                         ..                                               .سخة الخائنة:السيمولاكر أو الن

6 

،
ٌ
 قالت امرأة

..." )درويش،   (.2000وغابت في الممر اللولبيِّ

 بمقدار فراغين على الصفحة، ذلكم هو فضاء السماء، الذي أراد أن يوحي من خلاله ببدء حُلم
ً
 بياضا

ً
 ه:لينتقل إلى فضاء أوسع وأرحب، تاركا

 متناول الأيدي/ ويحملني جناح حمامة بيضاءَ صَوْبَ  "أرى السماء هناك في
. كنتُ   طفولةٍ أخرى. ولم أحلمْ بأني/ كنت أحلمُ. كلُّ ش يء واقعيٌّ

.../ وأطيرُ..." )درويش، 
ً
 (.2000أعلمُ أنني ألقي بنفس ي جانبا

لمنكسر على موت أنكيدو، وهو هو صوت وفي السماء يرى "كرنفال بياض" جعله يحس أنه وحيد في البياض، ثم يدخل صوت جلجامش الحزين ا
 الشاعر المشوب بالحزن على جسده المريض:

 "لا ش يء يوجعني على باب القيامة

. لا
ُ
 لا الزمانُ ولا العواطف

 أحسُّ بخفّة الأشياء أو ثقل
 لأسأل:

ً
 الهواجس. لم أجد أحدا

 أين "أيني" الآن؟ أين مدينة
 الموتى، وأين أنا؟ فلا عدم

 . في اللازمان،هنا في اللاهنا..
 (.2000ولا وجود" )درويش، 

ل أن يدخل درويش هنا يعاين ما أشار إليه بعض الفلاسفة بـ"الخفّة الوجوديّة"؛ فهو لا يشعر في تلك اللحظات بخفّة الأشياء ولا بثقل الهواجس، قب
 لوصول الشاعر إلى السؤال

ً
الخالد الذي يشكل محور ملحمة جلجامش، وقد وصل  صوت أنكيدو في الصفحة التاسعة والعشرين من "جدارية"، ممهدا

 لوجه، أمام الموت يحاوره، ويفلسف نظرته أمام هذا الزائر العص يِّ على التدجي
ً
ن، ليرتقي في في حواره إلى أقص ى غايات التوتر الوجودي، بوقوفه وجها

 كغيره من المبدعين لا يمتلك الوجود خطابه إلى مصاف القصائد الإنسانية الخالدة. من هنا كان هذا التردد بين الشعو 
ً
رين: الخفّة والثقل؛ لأنَّ درويشا

 (.2005) باشلر،  ليشعر بالخفّة، ولكنّه في حالة انتظار لا يعرف معها إن كان يحسّ بالثقل أم بالخفّة
، وهو وهذا عين ما جسدته فلسفة الوجوديّين، وسؤال الموت في فكرهم، ويجسد هذه الحالة من التأرجح بين شع

ً
وري الخفّة والثقل ما قاله آنفا

يكون بحسب الطريقة التي تتفتّح فيها الكينونة بالذات، أي تجسيد لفكرة هايدجر في المرحلة الثانية من فهمه للكينونة، التي رأى فيها أن فهمنا للكينونة 
الذي يكشف ما لا يمكن أن يختفي، وهي الحقيقة، هي جوهر الكشف عن الوجود بطريق مباشر، فكلما امتلكنا الوجود، أصبحنا أكثر خفّة، كالنور 

، وما يقوله في المقطع اللاحق:الوجود. 
ً
 ويدل على هذا التمثل ما قاله درويش آنفا

 "لا عمرَ يكفي كي أشدَّ بدايتي لنهايتي
 أخذ الرعاة حكايتي وتوغلوا في العشب فوق مفاتن

 (.0020)درويش،  الأنقاض، وانتصروا على النسيان..."

 . في الحوار مع الموت و"تذويته":3/1
 رغبته في مقاومته بحبّ الحياة، والإقبال عليها، كما في قوله: "وأريد أن أحيا.../ فلي ع

ً
ل درويش في حواره مع الموت، معلنا

ّ
مل على ظهر ثم يتوغ

 (.2000)درويش،  السفينة"
 من 

ً
 الماضين لم يعد:ثم يحتدم الحوار دون مهادنة، حين يشعر أنَّ أحدا
 "وماذا بعد؟ ماذا يفعل الناجون بالأرض العتيقة؟

 هل يعيدون الحكاية؟ ما البداية؟/ ما النهاية؟ لم يعد أحدٌ من/ الموتى ليخبرنا الحقيقة.../
ذ بمباهجها، ليتوحد معهم في لحظة ميلاد جديد

ّ
وا الحياة، ودعوا إلى التلذ  من طرفة بن العبد، ويستحضر درويش كل الوجوديين الذين أحبُّ

ً
ة بدءا

 بالروح لجلجامش، وبالجسد لأنكيدو، وثالثهما الموت، بل هو يذكر في مقطع
ً
 ببطلي الأسطورة الرافدينية: جلجامش، وأنكيدو، رامزا

ً
واضح على  مرورا

ماء جاء لهدف بنيوي يبني من خلاله، ويتبنى، هضمه لثقافة الوجوديين رؤيته لـ "هايدجر" مع "ريني شار"، وهذا يدل على أن اختيارات درويش لهذه الأس
 رؤيتهم الوجودية، كما في قوله:

ي،  "رأيت "ريني شار"/ يجلس مع "هايدجر"/ على بعد مترين منِّ
 
ً
 رأيتهما يشربان النبيذ/ ولا يبحثان عن الشعر.../ كان الحوار شعاعا

 (.2000وكان غد عابر ينتظر" )درويش، 

حضور هايدجر في ضمير درويش، وفي لحظات مواجهة الموت، من زاويتين: زاوية المحبة التي يكتنزها درويش للوجوديّين ويمكننا مقاربة هذه الصورة ل
فَ   من وفلسفتهم، فالحبيب هو من لا تحتاج في حضرته إلى أن تكون "أنت"، ولا تحتاج في وجوده استحضار "أناك"، بل يمكنك أن تكون حالة مخفَّ

ً
 جدا

ً
ة

 بلا تبعات، وزاوية التخفّف من هموم الشعر والفكر ذاتك، بلا أقنع
ً
ة ودفاعات وحجج وحيل، حالة من "الخفّة الوجوديّة" التي يمكن أن تعيشها مؤقتا

 في دائرة الغياب الأبد
ً
ضور ي، ولكن حوالتمتع بشرب النبيذ. وكل هؤلاء لهم وظيفة فنية وجمالية في القصيدة؛ إذ بات الماض ي والحاضر امحاءً، ودخولا



د  دراسات:
ّ
 6720، 2025، 3، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

7 

تشعر به الذات  الذات الدرويشية، الواقعة في منزلة بين المنزلتين بين الخفّة والثقل؛ إذ لحظة تحقق الخفّة بالموت هي نفسها لحظة انتفاء الثقل الذي
 في غربتها الوجوديّة، ووحدها الذات الدرويشية تنهض كالعنقاء من الرماد، من جديد:

ي الذي/ سيقودني، يا 
ّ
قْ "يا موت يا ظل  ثالث الاثنين، يا/ لون التردّد.../ لا تحدِّ

 يا قويُّ إلى شراييني لترصد نقطة/ الضعف الأخيرة. أنت أقوى من/ نظام الطب. أقوى من جهاز/ تنفس ي. أقوى من العسل القوي،/ ولسْتَ محت
ً
 -اجا

 (.2000)درويش،  إلى مرض ي..." -لتقتلني

ويت للموت"؛ فهو يتأمله، من رؤيته الذاتية وثقافته، ويحاوره في سياق الرؤية الفردية المدعومة درويش هنا وفي مخاطبته الموت يقوم بعملية "تذ
فهو يتوق بمرجعيات ثقافية متباينة، وبتجارب الذات في مختبر الوجود. إنه الوعي الحاد الشقي بأن شعريّة الوجود تكمن خلف ما هو موجود، ومن ثم 

 .)2009المساوي، )بقصيدته إلى اللانهائي 
 
ً
، ويخلع ولا يكتفي بعملية "التذويت" هذه، بل يخاطبه، ويعنّفه، في لحظة من لحظات الشفوف الوجداني، وكأنه ندٌّ له، فيطلب منه أن يكون شجاعا

 عنه أقنعة الثعالب، في محاولة منه للبحث عن المعنى البُعْدِي في اكتشاف جوهر الوجود وإدراك ماهيته، فيقول له:
 لاختبار/ قصيدتي. لا. ليس هذا الشأن "ألديك وقت

 شأنك. أنت مسؤولٌ عن الطينيِّ في/ البشريِّ لا عن فعله أو قوله/
 هزمتك يا موتُ الفنون جميعها/ هَزَمَتْكَ يا موتُ الأغاني في بلاد

 الفراعنة،/ النقوشُ على حجارة معبدٍ هزمتك
ُ
، مقبرة  المصريِّ

ُ
ة
َّ
 الرافدين. مسل

 ن كمائنك/ الخلودُ...وانتصرتْ، وأفلتَ م
 (.2000فاصنع بنا، واصنع بنفسك ما تريدُ" )درويش، 

 . في استلال الروح من العدم:4/1
، لا عن فعله الإبداعي،  عن الإبداع، وإنما عن الطينيّ في البشريِّ

ً
ومن ثم فإنَّ  ويصلُ درويش إلى لبّ المسألة، وعقل "جدارية"؛ فالموت ليس مسؤولا

مائنه، ويعيش، ويخلدُ إلى ما لا نهاية. وصحيح أنَّ الموت يمكن أن يتمكن من الجسد فينهيه، ولكنه عاجز عن التمكن من الروح وما الإبداع يفلت من ك

، في كتابات درويش وغيره، ما هو إلا محاولة للخروج من دبق الطين اللازب، )محدودية الجسد( إلى أبهاء ا
ً
 لروح ورمزهاتبدعه، وهذا الإبداع، متمثلا

(، والإبداعي )خلود أشكال الفن(، أي الخروج من )المحدود/ المتناهي( إلى معانقة )اللامحدود(. 
ً
وهنا يدخل الخلود بمعناه الأسطوري )جلجامش مثلا

(، 80-68صوت جلجامش ليرد على استهزاء أنكيدو)رمز الجسد( بالروح، في حوار شعري وفلسفي عميق، يمتد إلى اثنتي عشرة صفحة من جدارية )صص
 يجسد رغبة الروح في استلال الحياة من العدم، هذا بعض منه:

نُها، على مَهَلٍ، على .../ على مَهَلٍ أدوِّ
ٌ
 "خضراءُ أرض قصيدتي خضراءُ، عالية

 وزن النوارس في كتاب الماء. أكتبها/ وأورثها لمن يتساءلون: لمن نغني/
 حين تنتشر الملوحة في الندى؟

سَها امتلاءٌ شاحبٌ خضراءُ، أكتبها على نثر   السنابل في/ كتاب الحقل، قوَّ
مْتُ البقاءَ من

ّ
 تعل

ً
ة
َ
بُل
ْ
. وكلما صادقتُ أو/ آخيْتُ سُن  فيها وفيَّ

. وفي
ً
 الفناء وضده: "أنا حبّة القمح/ التي ماتت لكي تخضرَّ ثانية

 ما..." )درويش، 
ٌ
 (.2000موتي حياة

 به للروح، )باعتبار ثلثيه من الآلهه(، على نحو يصل فيه كلاهما إلى درجة لا يعني فيه وهكذا يستمر الحوار بين أنكيدو/ الجسد، وجلجامش 
ً
مرموزا

ه، وإنما يعني طيرانه أو تحليقه حتى الأزل، فيجعل درويش جلجامش يعتذر لأنكيدو، بقوله:
َ
 موت الشاعر موت

 "... ظلمْتُكَ حينما قاومت فيك الوحش،
 .بامرأةٍ سقتْكَ حليبها، فأنِسْتَ.

قْ 
َّ
. أنكيدو، ترَف مْتَ للبشريِّ

َ
سْل

َ
 واسْت

نا
ّ
، لعل  مُتَّ

ُ
 بي وعُدْ من حيث

 نجدُ الجوابَ، فمن أنا وحدي؟
.............................. 

كْ قبل أن يتكاثر الحكماء حولي  تحرَّ
 كلُّ ش يء باطلٌ،

.............................. 
 /عش ليومك لا/ لحلمك. كل ش يء زائلٌ. فاحذرْ 

ك. عِشْ لجسمك لا لوهمِك.  وعِشِ الحياة الآن في امرأة/ٍ تحبُّ
ً
 غدا

 سيحمل عنك روحكَ.
ً
 وانتَظِرْ/ ولدا

 (.2000فالخلود هو التناسلُ في الوجود" )درويش، 



 سام موس ى قطوسب                                                                                                                                                                         ..                                               .سخة الخائنة:السيمولاكر أو الن

8 

ة، بل في خلاصة الحكمة الإنسانية التي أقرها الرسل والأنبياء والتجارب، أ ميَّ
ْ
ل، في خلاصة درويش الحِك ِ

ّ
حد مكونات الحياة، وليس فالموت يشك

يد الختامي نقيضها، وأنَّ الخلود في الإبداع شكل من أشكال الخلود، مثلما أن التناسل في الوجود هو شكل من أشكال الخلود. ثم ينهي جداريته بالنش
 تجربته الحياتي

ً
صة، مبرزا

َ
ستَخل

ُ
 عن صوتي أنكيدو وجلجامش، ليختم جداريته بالحكمة الم

ً
ة وصراعاته الفردية والجمعية والقومية بصوته هو بعيدا

 ،
ً
 كبيرا

ً
 أخلاقيا

ً
له عبئا وتبعات تراجيدية والحضارية، ولا ينس ى، كالبطل الأسطوري، الذي جاب العالم، أنْ يعرّج على بلاده الحزينة، واسمه الذي حمَّ

 مؤلمة، تجاه نفسه والآخرين، الجديرين بأن يعيشوا حياة جيدة، فيقول:
 لأباطيل باطل/ كل ش يء على البسيطة زائل/..."باطل، باطل ا

 مثلما سار المسيح على البحيرة،/ سرت في رؤياي. لكني نزلت عن
رُ بالقيامة" )درويش،  ِ

ّ
 (.2000الصليب لأنني أخش ى العلو، ولا/ أبش

ش، الآخرين للتمتع بالحياة في وتظهر دعوة درويش، بعد هذه الرحلة في سؤال الموت، منذ أقدم النصوص التي عاينت جوهره كملحمة جلجام

 من أشكال امتداد الذات، دعوة تتجاوز المعنى المباشر للحي
ً
اة، بوصفها خلاصته؛ إذ هي دعوة "إيتيقية/"أخلاقية" بامتياز إلى الإنجاب، بوصفه شكلا

نسان من زيف الأحكام بخصوص علاقتنا بذواتنا مجرد فضاء للمعيش الذي تحكمه العادة، إلى التفكير بمفهوم الحياة الجيدة، والمثلى؛حيث يتحرر الإ
 (.2019وعلاقتنا بالعالم وبالآخرين ) قطوس، 

 جسدت بلغة شفيفة تجربة درويش في مواجهة الموت، في أعقاب لح
ً
ة/أيقونة(؛ فــ"جدارية" بدءا ه )نقش/هويَّ ظات وبعد؛ فهذا هو نص درويش؛ إنَّ

أجله بعد إجراء عمليتين جراحيتين لقلبه، وهي لحظات فتقت أسئلة وجودية وحوارات مع هذا الزائر  نوعية ومناسبة وجودية استثنائية حين أحس بدنو
فن على الغريب المرتقب. واستحضرت الوجوديين متجاوزا النماذج الشعبوية المفرطة، بل ارتفع بمساءلة الموت إلى مستوى وجودي عال ليثبت قدرة ال

درويش المختلف في نسخته؛ فبدا استحضاره للشخصيات التي حاورها معينا على تلك الأسئلة الوجودية الملهمة.  الخلود وتجاوز الموت الفيزيائي؛ إنه
ي عال فاختلط الخاص بالعام، والأرض ي بالميتافيزيقي، والفردي بالجمعي، والواقعي بالأسطوري. وقد ارتفع درويش بمساءلة الموت إلى مستوى وجود

 د وتجاوز الموت الفيزيائي.ليثبت قدرة الفن على الخلو 
 فماذا فعل نص "النقش على النقش"؟ هل احتكم إلى الاختلاف أم التشابه؟ فالإبداع في الاختلاف وليس في التشابه.

(2) 
 "نقوش" المتوكل طه:

 في عالم الأدب والفكر والشعر 
ً
نية

ُ
 على شعرية المتوكل طه، فإن له من اسمه غ

ً
 مطلقا

ً
والسياسة، وإنما هو حكم على ليس هذا التحليلُ حكما

ل بالطبع مجموعة واحدة فقط، لا تقلل من مسيرته الإبداعية الكبيرة، ولا تنتقص من شعريته في مجموعات أخرى، وأعمال إبداعية كثيرة. وأنا لا أقل
ة الجر  ؛ فقد تابعت، بشغف، بعض كتاباته الشعرية والسيريَّ

ً
 يئة والناضجة.من حضور المتوكل طه الشعري والفكري مُطلقا

 .الحوار بين تجربتين شعريتين:1/2
ي نعلم أن ديدن الشاعر القوي أو المتمكن أن يكيف نص )الأب( مع حاجاته الأدبية والجمالية الخاصة به بهدف التخلص من التأثير المشل الذ

 (.1996)زيما،  تمارسه عبقرية الأب )وربما سلطته المقدسة(
يدخل في حوار مع شاعر آخر كبير مثل درويش، له تجربته ومشروعه الشعري، بل ومن حقه التواصل المثمر، ولكن ونعلم أن من حق الشاعر أن 

مكن من تجاوزها. فهل على قاعدة الاختلاف والمغايرة، والاختلاف والمغايرة بمعنى الإضافة والابتكار في التجربة الجديدة، وتطوير التجربة الأولى، إن لم يت
ل طه ذلك؟ هل استطاعت مجموعة المتوكل طه "نقوش على جدارية محمود درويش"، وهوقد اعترف بأنه في حالة تناص مع قصيدة غير فعل ذلك المت ِ

ّ
وك

 عادية، لشاعر غير عادي، أن تطاول الأصل؟ أم ظلت " نقوشه" دون النسخة الأصل/ الأيقونة؟ هذا ما سنحاول فحصه.
 ادقة، وفيها شفوف وجداني، حين ابتدأها بقوله:كانت افتتاحية المتوكل قوية ومعبرة وص
كَ بعد هذا الشاهد الأبدي

ُ
 "قد مات موت

 غسيلك
ْ
 لم ألحظ

 أو دموع الخاشعينَ 
 رأيت سنبلة تشقُّ يباسَ صخرتها المريرة، الساحلِ/ القرميدِ/ تعدو من خزائنها،

 إلى غصن الجدار، وكان لكْ 
ك!

َ
 ما أجمل

ه  ورميْتَ للطينيِّ عشبة سرِّ
 (.2003اك من طوفان موتانا الخلودُ" )طه، فأت

رة، وليته استمر على هذا النفس  (IIورقم ) (Iوقد استمرَّ هذا النفس الجمالي الكاشف عن شعرية المتوكل، في مقطعين رقم )
َ
فجاءت صوره مبتَك

 الشعري الجميل، في استكناه صورة درويش في وعي المتوكل، كما في قوله:
"/ إلى قوله:" فإذا"قد جئتَ من بلحِ الأ 

ً
 وزنبقة

ً
بْنا عاشقين، تناسلا نصلا

ُ
، وذ

ً
/ ومن حناء أعراسِ الجليل/ فكنتَ لي وطنا

ً
/ ومن الصليل دما

ً
را

ّ
 غاني سُك

 (.2000وجدتَ النَفْسَ جذلى في توحّدها الغريب/ وجدتُ هذا الفَرقدَ الأزلي/ في برّ السماء هو النشيدُ" )درويش،
، ثم بدأ المتوكل يضعف في أدائه الشعري، بما يؤكد أن صاحب "النقوش" لم يأخذ الوقت الكافي للإصغاء ولكن هذه البداية القوية 

ً
لم تستمر كثيرا



د  دراسات:
ّ
 6720، 2025، 3، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

9 

 إلى الوقت الذي أخذه محمود درويش في الإصغاء للحياة وآلامها ومآلاتها، بدليل استعجاله في كتابة نقوشه،
ً
وإن يكن، ربما،  لما تقوله "جدارية"، قياسا

 لمسيرة محمود درويش السابقة، ولكنني هنا أحاول فحص ما قدمته"نقوش على جدارية محمود درويش" ومدى إضافتها للنسخة الأصل. قد أصغ
ً
ى جيدا

ل طه؟! كما أنه لم يمر بتجربة درويش الشع ِ
ّ
 في قول حقيقة الوجود/ "الفيزيس"/ في "جدارية" لينقشه المتوك

ً
توكل رية، والمفما الذي تركه درويش فارغا

ه الإبداعي وربما الع
َ
، بل لم يمر وإن مر بتجربة أدبية ونضالية، لكن خبراته الثقافية وقراءاته المتعددة لا تصل إلى خبرات درويش، ولا إلى تاريخ مريَّ

 بتجربة المرض التي مرَّ بها درويش...إلخ.
 
ً
 بها، شاعرا

ً
 باللحظات الوطنية التاريخية ومهموما

ً
، لكنه لم ينطلق من لحظات واقعية عاشها درويش، كما لم ينطلق لقد كان المتوكل معنيا

ً
 ومناضلا

 أقرب إلى استعراض ثقافته وقرا
ً
طه البياني في التعبير، فسلك به مسلكا

َ
ءات من خلفية "فلسفية وجودية" كما انطلق درويش؛ وهذا انعكس على خ

 من شعريته ذلك "القلق الوجودي" الذي يحرك  التراكمية للشعراء والمبدعين، فخاض في لغة التاريخ، والسياسة،
ً
والحالة الفلسطينية الراهنة، نازعا

المسكون داخل الإنسان. لقد ظل المتوكل ينذر شعريته لسرد تاريخي، ولم يتحول بأسئلته إلى أسئلة وجودية مقنعة. وظل المتوكل ذلك الشاعر الجاد 

سابقة؛ إنه المؤتلف الذي يستحضر شخصياته التاريخية والثقافية من عصور مختلفة بقضيته الفلسطينية المؤتلف مع طروحاته الشعرية ال
، كما في استحضاره أبا نواس، وتناصه مع أبي العلاء في فكرة رسالة "الغفران" وأسلوبه البديع، كما في قوله:

ً
 باهتا

ً
 استحضارا

 "ورأيت فيما قد يرى الأمواتُ في أحلامهم
 أني عُرجْتُ على السماءِ 

 من فحول الشعر،ف
ً
 رأيت في الأعراف جمعا

 (.2003)طه،  .قالوا هل أتيت"
 من الشعراء في ال

ً
، وفكرة تقليدية، حتى إنه لم يستطع تجاوز أبا العلاء، في جعله ابن القارح يحاور عددا

ً
جنة، كما لم فهي فكرة سُبق إليها كثيرا

سكنها ذلك النفسُ الرافضُ عبر الصراع بين ته المشهورة:"من أوراق أبي نواس"، التي يستطع تجاوز أمل دنقل في توظيفه شخصية أبي نواس، في قصيد
نٌ يسير في رك  اب السلطة، المثقف والسلطة. فأمل يطرح إشكالية هذا الصراع بين المثقف والسلطة. ويتضح من خلال القصيدة أن المثقف مثقفان: مُدّجَّ

 ورافض ينحاز إلى الكتابة.

 بعض أسماء الشعراء قدماء ومحدثين، مثل إبراهيم طوقان، ونزار قباني، والمتنبي: ولم يسعفه استعراض
 "جلستُ 

 كان ثمة مقعدان،
دِ،  فواحدٌ رفعوا عليه أبا المحسِّ

 قلتُ: والثاني؟
 أجابوني: الوحيدُ!!
 لكنه لم يأت بعد!

 قلتُ: السيدان هما؟!"
 فتضاحكوا بالقولِ: والباقي عبيدُ.

 وسألتُ عن طوقان!
 ناديتُ: إبراهيم! أين أراك؟

: أنا هنا أبكي  فأجابني دمع المفارقة الشجيُّ
 (.2003ليعذرني الشهيدُ" )طه، 

 .استحضار الصعاليك:2/2
 للشعب المظلوم، وليدفع في نقوشه "دماء جديدة"، لكنه يظلُّ على السطح دون 

ً
ل طه الشعراء الصعاليك ليجعل منهم رمزا ِ

ّ
الغوص يستحضرُ المتوك

 عماقهم، كما غاص صاحب النص الأول في الوجوديين، فيقول:في أ
 خلفه الفقراءُ تهتف

ُ
 "ويجيء عروة

 للصعاليك الملوك
 ينزُّ من كفيه صبحٌ، مثلما

لِقِ الفهودُ".
َ
 تلتف حول ردائه الخ

 وبصورة باهتة يحضر الشنفرى، والزير سالم، وكليب، كما في قوله:

 
َّ
 ابنُ العمل

ُ
 س"والشنفرى !هذا العفيف

 لم يزل بفرائه يعدو
 (.2003ويذهله الوجود" )طه، 

ويستحضر قصة الزير سالم وقوله المشهور على لسان أخيه كليب "لا تصالح"، ليسقط شخصيته على الواقع الفلسطيني، وهي صورة سبقه إليها 
رة:أمل دنقل بجمالية عالية، ولم يصل طه إلى مستواها الفني والجمالي، بل ظلَ دونها، وبخاصة ف  ي تكرار "تيمة" مكرَّ



 سام موس ى قطوسب                                                                                                                                                                         ..                                               .سخة الخائنة:السيمولاكر أو الن

10 

 "ويجيئك الشعراء:
عي مجد الجواري،  الزيرُ سالم يدَّ

ن يكذبُ -  -ذلك العِنيِّ
 ربما قد هلهل القصدان،

 لكن الفتى المجروح قد
 هزمته في الليل الورود".

 ويقول:
 "سيقول صاحب "لا تصالح"

 إنه الرأي السديد.

ي، ابن الجليليِّ المشاكس  للمغنِّ
ً
 وتصيخ سمعا

 والمجرِّب،
 صنوَ عمرك،

 من أحبَّ بلاده،
،  الربذيُّ

 أجمل من يموت
 (.2003ومن ستقتله الحدود" )طه، 

؛ فهو تكرار وقع عبئا على الشعرية
ً
 إلى الأمام، ولا تبعث فيها روحا

ً
الفذة، ولم يقدم  ثم يكرر اللازمة نفسها التي لا تقدم القصيدة دلاليا أو أسلوبيا

 ،
ً
 جديدا

ً
امُ(، ثم:)ويقول، ويجيء، وسيقول...إلخ(؛ صيغ مكررة دون أي إضافة مستوى دلاليا

َّ
كقوله:)ويجيئك الشعراء، ويجيئك الأعش ى، ويجيئك النظ

 دلالية أو جمالية.

ثم يحشر في مجموعته/ قصيدته إن شئت عشرات الشعراء ليثبت جدارته في القراءة، وليس لينقش جدارية على جدارية أثبتت جدارتها للخلود، 
 يحاول الوصول إلى قمتها، فهي أفكار سبقه إليها عشرات الشعراء ، كما في رحلة أبي العلاء، أو في استحضاره شخصية أبي نواسو 

ً
، صاحب لكنه عبثا

 الخمريات في الشعر العربي القديم، بصورة باهته لم تتعدَّ السطح:
 
 "فسمعت صوت أبي نواس يرنُّ

 والكاسات عودُ 
 والبعضُ يذهب للكؤوس

 نها أقوى من الشريان فيه،لأ
 ويحتمي بعباءة الأمس المض يء

م ِ
ّ
 لكي يجابه موت حاضره، يسل
 قلبه وظلاله للآخرين القاتلين

ن   ويعتلي الوهم الملوَّ

، ِ
ّ
 ثم يهدم حلم يوسف بادعاء الواقعي الفذ

 (.2003والدنيا شهودُ" )طه، 
. إنها صور باهتة لا تنمُّ على فرادة أو اختلاف، وإنه تكرار لا

ً
 واستنساخا

ً
ة فيها تكرارا  هوية له، بل تبدو الهُويَّ

 .رواية الذات رواية الآخر:3/1
فإن النسخة السيمولاكر هي رواية الآخر عبر الذات، من هنا فهي نسخة مصطنعة هو رواية الذات/الأنا، إذا كان النص الشعري، في أحد معانيه، 

، بل لا تكاد تصل إلى مستواها.تحاول اجترار النسخة الأيقونة، ولكنها لا تطاول
ً
 ها إبداعا

ه لقد حشر المتوكل طه في "نقوشه" كوكبة من الشعراء القدماء والمحدثين، وعشرات الشواعر بطريقة استعراضية تؤكد أنه لم يصل في نسخته هذ
ولم اول أن يحييهم، ولكنه لم يخلق حياة بينهم، مستوى النسخة الأصيلة التي قرر النقش عليها، وإنما بقي عمله أشبه بسرد تاريخي لأسماء شعراء ح

 بينهم، ونحن نعلم
ً
ل حوارا ما  يفعِّ عري السابق، وإنَّ ِ

ّ
ص الش أن الحوار يعد أعلى مراحل التناص الشعري التي لا تقف فيها الذات جامدة أمام قداسة النَّ

باتساع الرؤية أو ضيق آمادها. ولم يأت الحوار في النقوش بمستويات تحاول إحداث تغيير جذري في لبناته الأساسية، فتتسع هذه اللبنات أو تضيق 

د بدلالاتها العرفية السابقة؛ ب ، لا يتقيَّ
ً
ا جديدا

ً
غوية صوغ

ُّ
ص السابق، وتصوغ تركيباتها الل ر الطاقات الداخلية للنَّ م دلالات ذاتية متعددة تفجِّ ل يقدِّ

 يعاد لروح النص الجديد، وتسهم في قراءة تاريخ الذات ا
ً
لثانية في ضوء قراءة الذات الأولى وهي ذات درويش، كما تجعل من ذات درويش مؤشرًا إبداعيا

 اسمعه يقول:تخليقه، وهذا ما لم يكن. 
 "وتصيح أين الشاعراتُ؟

لِقنَ من حلم مض ى
ُ
 كأنهن خ



د  دراسات:
ّ
 6720، 2025، 3، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

11 

 ثم انطوى 
 فطغى المذكر والمبيد!

 وتقول: كلٌّ شاعرٌ،
 لكن أجمل شعرنا

 الجنون ذاك الغنائيُّ 
 (.2023الشارد/ الطفلُ/ الطريدُ" )طه، 

عَرِّي وديك الجنِّ الحِمص ي في صور باهتة؛ لا لذة فيها ولا رمزية تسعد القارئ الثقف، وإنما هي حشدٌ 
َ
 لأسماء شعراء ويحضر أبو تمام وأبو العلاء الم

 عن استهلا
ً
 ك أسماء كثيرة من الشعراء عبر فترات تاريخية متباعدة:لا يوظفهم لهدف فني أو جمالي، وهو عمل أقرب إلى الاستعراض، فضلا

 "وترى أبا تمام يشكو للمعري 

 صوت ديك الجن في الأسحار
 هذا الشآمي اقتلوه

ً
 فيرد شوقي مازحا

 (.2003فإنه رجلٌ جَحودُ" )طه، 
ة الجديدة لنص المتوكل طه على سبيل المثال؟!  وبعدُ؛ فأين هي الهُويَّ

ة إلا  إن المتوكل طه لم ينطلق من الدرجة الصفر للكتابة، وإنما من درجة النص الذي يحاكيه، أي من نص له هوية، ولا يمكن أن يخترق هذه الهُويَّ
دة، بينما الاختلاف تجاوز للنسخة الأولى. ِ

ّ
 بالاختلاف معها وليس بالتشابه، فالتشابه يراوح مكانه، كأنه نسخة مقل

ل درويش يسكن ذات المتوكل طه، وظل المتوكل طه يفوِّض أمره لدرويش، كما في عالم المرايا! أي العالم لقد ظل الآخر )درويش( يسكن الذات؛ أي ظ
 الذي يسكن فيه الآخر الذات. وإذا كانت قصيدة درويش قد كسرت الزمن الموضوعي، وخلقت زمنها الخاص لترتقي من مستوى النقش إلى الأسطرة،

جمدت عند حدود الوصف، واستحضار الشخصيات التاريخية بشكل مسطح، دون أن تبث فيها الروح التي فتدخل مملكة الخلود، فإن "نقوش" طه ت
 خدم رؤيته، في حين اتكأ طه على تلك الأسماء الإبداعية، ولم يمنح

ً
 فلسفيا ووجوديا

ً
 ها الحياة.وجدناها عند شخصيات درويش، الذي أدار معهم حوارا

 من جواب أحد نقاده ا
ً
ا، ومن الأزمات الحياتية والقلبية ليكون ولم أجد خيرا لمعجبين به حين قال:" لا أعتقد أن المتوكل طه قد بلغ من العمر عتيَّ

 على مفترق النشيد الملحمي..." )قرقطي، 
ً
 (.2012واقفا

لزمن، بل هو قابل لمقروئيات هكذا يتضح للدارس أننا كنا أمام نصين؛ نص الكينونة الذي يحافظ على وجوده واستمراره فهو لا يشيخ مع مرور ا
بيه": متجددة عبر الزمن، وفي كل قراءة جديدة يزيد من تصعيد إدهاشه ويراكم هذا الإدهاش، وينفتح على العديد من القراءات المنتجة، ونص "الش

 الوصول إلى مستوى النص الأول، ولكنه يعجز فيخون النص الأول. وخلاصة ذلك 
ً
ى عليه من السيمولاكر الذي يحاول جاهدا

َ
أنه لا نهجَ للنص يُمل

الة وبلا الخارج، وإنما سلطته مستمدة من كينونته واكتفائه بذاته. فالأيقونة نسخة تتمتع بالأصالة والجوهرية، أما السيمولاكر فهو نسخة بلا أص
لنسخة الأولى، وإنما حاول وضع نفسه في موقف لأنها تستوهم التناص؛ لأن صاحبها لم يستطع تجاوز النسخة الأصل، بل لم يرْقَ إلى مستوى ا جوهر؛

ين أدبي وشعري لم يقدر على تجاوزه، فظل حبيس النص الأصل وحبيس رؤاه العميقة، ولم يطاول النص الجوهر البتة. ظهر ذلك في الفرق الساطع ب
 عن استنساخ 

ً
المتوكل لمعظم قوافي الجدارية، كما بدا التكرار غير صور درويش المبتكرة وصور المتوكل التي بدت في معظمها فقيرة كجنح القطا، فضلا

 أو جم
ً
 أو فلسفيا

ً
 فكريا

ً
 لم يوظف الشاعر هذه الأسماء توظيفا

ً
 باهتا

ً
، أما استحضار الشعراء والمبدعين فكان استحضارا

ً
. وهنا وقع منتج أسلوبيا

ً
اليا

 التمايز بين رؤية "جدارية" واستيهام النقش على "جدارية".

 
 حث:نتائج الب

 اتضح لنا بعد هذه القراءة النقدية المتأنية النتائج الآتية:
: لقد جهدت النسخة الثانية التشبه بالأب أو محاكاته أو التماهي معه، وهي في الحقيقة محاولة "ضد الأب"، على الرغم من أن صاحب 

ً
القصيدة أولا

 بأهمية القصيدة الأولى، ولكنه يعجز ع
ً
 ن الوصول إلى قمتها، وظلت محاولته مجازفة للوصول إلى كينونة النسخة الأيقونة."السيمولاكر" يعترف ضمنيا

: لقد وقعت النسخة الثانية فيما أسميناه "النسخة السيمولاكر"، وهي الأقرب لاستيهام التناص، وبخاصة بعد أن يتحول النص الأول 
ً
إلى ثانيا

 تفجير ذاتية" لا تنطلي عليها خدعة النص الثاني.أيقونة؛ بسبب ما يحتويه من صلابة داخلية أتته من "قوة 
ة الأص : إنَّ التمييز بين "الش يء" ذاته وصورته، بين الأصل والنسخة، بين النموذج والسيمولاكر... ، يشبه التمييز بين الهُويَّ

ً
يلة للعمل الإبداعي، ثالثا

ة الأولى، ولكنها لا  ة الملتبسة التي تحاول تقليد الهُويَّ  تلحق بها.والهُويَّ
: إذا كان الشاعر الأول )وهو هنا محمود درويش( قد كتب ذاته بصدق وحِرَفية، فإن الشاعر الثاني )المتوكل طه( لم يكتب ذاته، أو

ً
على أحسن  رابعا

قيقي للنص الأول، مهما حاول تقدير كتبها من خلال ذات الآخر؛ فكأنه يقدم ذات الشاعر الآخر دون أن يتجاوز مستوى المحاكاة والتقليد إلى التحدي الح
 إخفاء العلامات الدالة على النص الأول.

 

 

 



 سام موس ى قطوسب                                                                                                                                                                         ..                                               .سخة الخائنة:السيمولاكر أو الن

12 

 المصادر والمراجع

 

 (. القاهرة: مطبعة حجازي.1. )طالمثل السائر في أدب الكاتب والشاعر(. 1935)ابن الأثير، ض. 

 (. مركز الإنماء الحضاري.1. )طالكتابة في درجة الصفر(. 2002ر. )بارت، 

 . عمان: دار أزمنة.لهب شمعة(. 2005باشلر، غ. )

 . مراكش: دار أفروديت، مطبعة وليلي.أنساق التوازن الصوتي في شعر محمود درويش(، 2010بلحاج، آ. )

 الدار البيضاء: دار توبقال. أسس الفكر المعاصر مجاوزة الميتافيزيق.(. 2000بنعبد العالي، ع. )

 . بيروت: المنظمة العربية للترجمة.الاصطناعالمصطنع و (. 2008بودريار، ج. )

 .1/1/2024(، تاريخ الاسترداد، 27/7/2016، 5236(. قلب الأفلاطونية عند نيتشة، الحوار المتمدن، العدد 2016حسناوي، ع. )

 . بيروت: رياض الريس للكتب والنشر.جدارية(. 2000درويش، م. )

 لحوسبة العلامات. 2023الدهبي، م. )
ً
 .17-10(، 6)50 دراسات: العلوم الإنسانية والاجتماعية،(. السيميائيات مدخلا

 .1(، 19)1، مجلة فكر ونقد، مجلة ثقافية شهرية، المغرب العربي(. قلب الأفلاطونية. 1997دولوز، ج. )

 . القاهرة: دار المعارف.فلسفة المرآة(. 1994رجب، م. )

 (. بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع.1. )طالتفكيكية دراسة نقدية(. 1996ا، ب. )زيم

 . بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر.الأعمال الشعرية(. 2003طه، م. )

 اب العرب.. دمشق: منشورات اتحاد الكتالنص الغائب تجليات التناص في الشعر العربي: دراسة(. 2001عزام، م. )

أغسطس، 16(، المتوكل طه:"نقوش على جدارية محمود درويش اتساع الشعر أكثر من الحياة"، 2012قرقطي، ف. )

https://www.facebook.com/196052717128654/  ،15/1/2024/(. تاريخ الاسترداد. 

 ان: دار فضاءات.(. درويش على تخوم الفلسفة أسئلة الفلسفة في شعر محمود درويش. عم2019قطوس، ب. )

 . بيروت: دار الساقي.جماليات الموت في شعر درويش(. 2009المساوي، ع. )

ون (. مفهوم السيمولاكر كقيمة جمالية لفنون الوسائط الجديدة. مجلة العمارة والفنون والعلوم الإنسانية، الجمعية العربية للحضارة والفن2020ناجي، ه. )

 .517-493، 23الإسلامية، مصر، 

 
References 

 

Al-Dahbi, M. (2003). Al-simiyatiyat mudkhalan li-hawsabat al-'alamat. Dirasat Al-'Ulum Al-Insaniyah Wa Al-Ijtima'iyah, Al-

Jami'ah Al-Urduniyah, Majallat. 

Al-Masawi, A. (2009). Jamalayat al-mawt fi shi'r Darwish. Lebanon: Dar Al-Saqi. 

Azzam, M. (2001). Al-Nass al-gha'ib tajaliyat al-tanas fi al-shi'r Al-'Arabi: Dirasah. Syria: Munshurat Ittihad Al-Kutab Al-

'Arab. 

Bachelard, G. (2005). The flame of a candle. ʿUmān: Dār Azamānah. 

Barthes, R. (2002). Writing degree zero. Markaz Al-Inmāʾ Al-Ḥaḍārī, Al-Ṭibʿah Al-Ūlá. 

Baudrillard, J. (1994). Simulacra and simulation. University of Michigan Press. 

Baudrillard, J. (2008). Al-Mustana' wa al-istina'. Beirut: Al-Munazzamat Al-'Arabiyyah Lil-Tarjama. 

Belhaj, A. (2010). Ansak al-tawazun al-sawti fi shi'r Mahmoud Darwish. Morocco: Dar Aphrodite, Matba'at Waely. 

Benabdellali, A. (2000). Asas al-fikr al-mu'asir: Mujawazat. Al-Dar Al-Bayda', Dar Tobqal. 

Bloom, H. (1997). The anxiety of influence: A theory of poetry. Oxford University Press, USA. 

Darwish, M. (2000). Jidariyah. Lebanon: Riyad Al-Rays Lil-Kutub Wa Al-Nashr. 

Deleuze, G. (1987). A thousand plateaus: Capitalism and schizophrenia.University of Minnesota Press. 

Deleuze, G. (1997). Qalb al-aflatooniyah. Majallat Fikr Wa Naqd, Majallat Thaqafiyyah Shahrriyah, Tasdir Fi Al-Maghrib Al-

'Arabi, 1(19), 1-13. 

Hassnawi, A. (2016). Qalb al-aflatooniyah 'ind nietzsche, al-hawar al-mutamaddin, al-'adad 5236, 27/7/2016, Tarikh Al-

Istiradad, 1/1/2024. 

Ibn al-Athir, D. (1935). Al-Mathal al-sa'ir fi adab al-kateb wa al-sha'ir. Al-Qahira, Matba'at Hajazi, 313-325. 

Nagi, H. (2020). Mafhum al-simulakr kaqimah jameeliyah li-funun al-wasa'it al-jadidah, majallat al-'amara wa al-funun wa al-



د  دراسات:
ّ
 6720، 2025، 3، العدد 52العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

13 

'ulum al-insaniyah. Journal of Architecture, Arts, and Humanities, Arab Association for Civilization and Islamic Arts, 23, 

493-517. 

Qarqati, F. (2012). Al-Mutawakkil Taha: Nuqush 'ala jidariyah Mahmoud Darwish: Ittisa'u Al-Shi'r 'Akthar Min Al-Hayah. 

Retrieved on 15/1/2024. 

Quttous, B. (2019). Darwish 'ala takhum al-falsafah: as'ilat al-falsafah fi shi'r Mahmoud Darwish. Jordan: Dar Fada'at. 

Ragab, M. (1994). Falsafat Al-Mir'ah. Dar Al-Ma'arif. 

Smith, D. W. (2005). The concept of the simulacrum: Deleuze and the overturning of Platonism. Continental Philosophy 

Review, 38(1-2), 89-123. 

Taha, M. (2003). Al-A'mal al-shi'riyah. Lebanon: Al-Mu'assasah Al-'Arabiyyah Lil-Dirasat Wa Al-Nashr. 

Wolny, R. W. (2017). Hyperreality and Simulacrum: Jean Baudrillard and European Postmodernism. European Journal of 

Interdisciplinary Studies, 3(3), 75-79. 

Zima, B. (1996). Al-Tafkeekiyyah: Dirasah naqdiyah, ta'rib, Osama Al-Hajj. Lebanon: Al-Mu'assasah Al-Jami'iyah Lil-Dirasat 

Wa Al-Nashr Wa Al-Tawzi' 


