
Dirasat: Human and Social Sciences, Volume 53, No. 6, 2026, 8348     

1 

 
© 2026 DSR Publishers/ The University 

of Jordan.  

This article is an open access article 
distributed under the terms and 
conditions of the Creative Commons 
Attribution (CC BY-NC) license 
https://creativecommons.org/licenses/b
y-nc/4.0/     

 
Rhetorical Rationalization of Restrictive Style in Surat Fussilat 

Aya Abdullah al-Tahrawi* , jihad Muhammad al-nsirat  
Foundations of religion, University of Jordan, Amman, Jordan. 

 

 

Received: 22/7/2024  

Revised: 25/8/2024  

Accepted: 4/12/2024 

Published online: 1/1/2026 

 

 
* Corresponding author: 

ayatahrawi2000@gmail.com   

 
 
Citation: al-Tahrawi, A. A., & al-

nsirat, jihad M. (2026). Rhetorical 

Rationalization of Restrictive Style in 

Surat Fussilat. Dirasat: Human and 

Social Sciences, 53(6), 8348. 

https://doi.org/10.35516/Hum.2026.8

348   
 
 

 

 

 

 

 

Abstract 

Objectives: This study focuses on addressing one of the styles of semantics, namely the 

restrictive style (Restrictive), through research and analysis within the contexts of the 

Makkan Surah Fussilat. It explores two methods, namely limitation (Innama) and 

exception after negation to identify the rhetorical purposes of this expression according 

to the nature of semantics and contextual references. The aim is to contribute a new 

rhetorical study to the Arabic language library. This is an excerpt from a larger study 

titled The Restrictive Style in the Surahs of Ha Mim: A Contextual Study. 

Methods: This study adopts both inductive and deductive approaches by sequentially 

tracing the occurrence of restrictive sentences (Restrictive) in the surah under 

investigation. It then analyzes these sentences in their specific contexts to uncover their 

rhetorical significances within the text.  

Results: The study concluded that when one of the two methods of the restrictive style is 

used in Surah Fussilat, it is employed in such a way that the expression could not be 

conveyed using the other method. This commitment to the sanctity of the text is followed 

by the application of these structures to the semantic principles of the restrictive style as 

established by scholars of rhetoric and theology.   

Conclusion: The study of Quranic structures is considered one of the most significant 

avenues for understanding the rhetorical inimitability of the Quran. This is achieved by 

examining the unique characteristics of these structures and the subtle meanings they 

convey. 

Keywords: Restrictive style; Surah Fussilat, rhetorical study; miraculous eloquence 

 
 التوجيه البلاغي لأسلوب القصر في سورة فصلت

 النصيرات، جهاد محمد *آية عبد الله الطهراوي 
 قسم أصول الدين، كلية الشريعة، الجامعة الأردنية، عمان، الأردن

 

ـص
ّ
 ملخ

: تهتم هذه الدّراسة بتناول أحد أساليب علم المعاني، وهو ) أسلوب القصر( بالبّحث والتحليل، وذلك ضمن الأهداف
ما( و ) الاستثناء بعد 

ّ
النفي(؛ بغية الوقوف على الأغراض البيانيّة سياقات سورة فصلت المكيّة، من خلال طريقتي ) إن

لذلك التعبير، تبعا لطبيعة المعاني ودلالة السّياقات، في سبيل رفد مكتبة اللغة العربية بدراسة بيانية جديدة، وهي 

 بحث ) مستل( من الدراسة المعنونة بأسلوب القصر في سور )آل حم( دراسة سياقية.

نهجين الاستقرائي والاستنباطي، وذلك بتتبع ورود جمل القصر تتبعا تسلسليا في : تنتهج هذه الدّراسة المالمنهجية
السورة موضع البحث، ومن ثم تحليلها تحليلا واقعيا ضمن سياقاتها الجزئية، بغية الوقوف على الدلالات البلاغية 

 لذلك التعبير. 

القصر ضمن سورة فصلت كان بحيث لا يصح  : توصّلت الدّراسة إلى أنّ كلّ موضع عبّر فيه بإحدى طريقتيالنتائج
راكيب على الضّوابط الدّلالية لأسلوب 

ّ
 لتلك الت

ً
 لقدسية النّصوص، ثم إسقاطا

ً
فيه التّعبير بالطريق الآخر؛ تعهدا

 القصر بحسب ما قرّرها علماء البلاغة والكلام.

راكيب القرآنية أهمّ روافد الوقوف على الخلاصة
ّ
الإعجاز البلاغي للقرآن الكريم، وذلك بتتبع خواص : تعدُّ دراسة الت

 تلك التراكيب، وما ترمي إليه من لطائف المعاني.
 : أسلوب القصر، سورة فصّلت، دراسة بلاغيّة، الإعجاز البياني.الكلمات الدالة

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:ayatahrawi2000@gmail.com
https://doi.org/10.35516/Hum.2026.8348
https://doi.org/10.35516/Hum.2026.8348
https://orcid.org/0000-0002-0689-7272
https://orcid.org/0009-0006-2139-2279


 آية عبد الله الطهراوي، جهاد محمد النصيرات                                                                                                                                  ..                                               .التوجيه البلاغي لأسلوب القصر

2 

 المقدمة

 ة والسلام على نبيه العدنان ، وبعد:الحمدلله الواحد المنان، والصلا 

طائف التّي يوقف ببحثها على جلّ 
ّ
سرار؛ فلما كان بيان العربية لا يزال منطويا على كثير من أسراره، وكانت الخصوصيّات الأسلوبيّة هي أهم الل

ّ
 تلك الأ

راكيب، بتتبع خواصّها وبحث مراميها؛ ليعلم جليّا أن توظيف البياني فقد تعيّن على الباحثين في الحقول البلاغيّة التوجّه نحو التأصيل الدّلالي لتلك الت

 لها إنما يقع في مقامه الأنسب وموقعه الأليق.

وفي ضوء تلك الحقيقة جاءت هذه الدّراسة للكشف عن الأوجه البلاغيّة للتعبير بأسلوب القصر ضمن أصدق ما يصور اللغة العربية بنصوصها 

ب العزيز، في سورة فصلت أنموذجا، بحيث تناول البحث أربعة مواضع منها بين طريقتي إنما والاستثناء بعد النفي على وجه وألفاظها وقواعدها، الكتا

 الحصر للجمل القصر الواردة في السّورة الكريمة.

 مشكلة الدراسة:

ت الدلالات البلاغية لأسلوب 
ّ
القصر بإنما والاستثناء بعد النفي ضمن سياقات سورة تأتي هذه الدراسة للإجابة عن السؤال الرئيس الآتي: كيف تجل

 فصلت؟ وينبثق عن هذا السؤال الرئيس، الأسئلة الفرعية الآتية:

 ما مفهوم القصر لغة واصطلاحا؟ وما الضوابط الدلالية لذلك الأسلوب؟ .1

 ما المقاصد التي قامت عليها سورة فصلت؟ .2

 ما بلاغة أسلوب القصر في سياقات سورة فصلت؟ .3

 أهداف الدراسة:

 تهدف هذه الدراسة إلى تحقيق الآتي:

 الكشف عن المفهوم اللغوي والاصطلاحي للقصر، وبيان الضوابط الدلالية المتعلقة به. .1

 بيان المقاصد التي قامت عليها سورة فصلت. .2

 الكشف عن بلاغة التعبير بأسلوب القصر في سورة فصلت. .3

 أهميّة الدراسة:

حث علم المعاني؛ فإن له علاقة مباشرة بنظرية " النظم"، التي تبحث في كل ما يتصل ببناء الجمل، من حيث الأساليب أسلوب القصر أحد أهم مبا .1

 والتراكيب، والتي ارتكز عليها البيان القرآني، لذا فإن هذه الدراسة تربط بين نوعين من البحوث: اللغويّة منها والتّفسيرية.

 دّراسات البلاغيّة، بما يخدم طلبة الدراسات العليا والباحثين في حقول الدّلالات البيانية والدّراسات القرآنية.تسهم الدّراسة في نموذج تطبيقي لل .2

 منهج الدراسة:

 اتبع الباحثان المنهجين الآتيين:

تمت الإستفادة منه بجمع الآيات  المنهج الاستقرائي: بوصفه أحد مناهج العلوم الانسانيّة والاجتماعيّة، إذ يستخدم لفهم الظواهر وتحليلها، وقد .1

 القرآنية التي عبّر فيها بأسلوب القصر ضمن سياقات سورة فصّلت.

لجزئية بناء المنهج الاستنباطي: ويعنى هذا المنهج  بدراسة المشكلة بشكل كليّ؛ وفقا للمسلمات والمعارف العامّة، ثم انقالا منها إلى التفصيلات ا .2

العقليّة، وقد تحقّقت الإستفادة في ضوءه  بتحليل جمل القصر كما وردت في سياقاتها، ثم وصفها وصفا دقيقا؛ بغية الوقوف على الاستنتاج والقرائن 

 على دلالات تلك الجمل وعلاقتها بسياقها؛ وصولا إلى وجه بلاغة ذلك الاستعمال.

 محددات الدراسة:

 أسلوبين من أساليب القصر في اللغة، وهما ) إنما( و ) الاستثناء بعد النفي(.المحددات الموضوعية لهذه الدراسة تتمثل في الاقتصار على 

 الدّراسات السّابقة:

 علميّة محكمة، وقد اعتنى بعضها بالإطار النظري الت
ً
جريدي تعدّدت الدّراسات التي تناولت أسلوب القصر، سواء أكانت رسائل جامعيّة أم بحوثا

خر هذا الأسلوب في القرآن الكريم على وجه العموم، أو في سورة منتقاة، وبناءً على ذلك، فقد انقسمت الدّراسات لموضوع القصر، كما تناول بعضها الآ 

 السّابقة إلى:

: دراسات تناولت أسلوب القصر في القرآن الكريم، وهي على النحو الآتي:
ً
 أولا

 غية، رسالة ماجستير، جامعة الإيمان، صنعاء، اليمن.م(، الحصر والقصر في القرآن الكريم: دراسة بلا 2008مثنى، سمير محسن، ) .1

فبيّن وجاءت هذه الرّسالة في: مقدمة، وفصلين: تناول الفصل الأول الجانب النظري للبحث، فقد أصّل فيه الباحث الإطار النظري لأسلوب القصر، 

، وقد درس فيه شواهد القصر ضمن أحد تقسيماته، وهي تقسيم تعريفه وأقسامه وأساليبه. أمّا الفصل الثاني؛ فهو الجانب التطبيقي من الدّراسة



د  دراسات:
ّ
 8348، 2026، 6، العدد 53العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

3 

 القصر من حيث طرفاه: قصر الصفة على الموصوف، وقصر الموصوف على الصفة.

آن الكريم والفرق بين الدّراستين: أنّ دراسة ) مثنى، سمير ( اعتنت بأسلوب القصر اعتبارا بإحدى ضوابطه الدّلالية، ضمن نماذج انتقائية من القر 

ركيز على تجلية الجوانب البيانيّة لهذا الأسلوب وفق أيٍ من ضو 
ّ
ابطه كما جاء في لا يجمعها رابط موضوعي سياقي، أما دراسة الباحثين هنا فتهدف إلى الت

واهد، مع ملاحظة أن عنوان الدّراسة الم
ّ
بيّنة يشعر بتناول جميع السورة موضع الدّراسة، بما هو أدخل في إبراز الروابط الموضوعيّة الجامعة لتلك الش

ما اقتصرت على بعض الآيات التي ورد فيها
ّ
هذا الأسلوب  أساليب القصر في القرآن، لكنها لم تتناول جميع أساليب القصر بحسب ما قرره البلاغيّون، وإن

، التّقديم والتأخير( مما يجعل عنوانها ليس دقي
ّ
ما، ما وإلا

ّ
لاثة التاليّة: )إن

ّ
 في الدّلالة على مضمونها، وأيّا يكن، وسواء تناول جميع بأحد الأساليب الث

ً
قا

ما، الاستثناء بعد النفي(، كما أنها لم ترم 
ّ
إلى دراستهما ضمن الأساليب أم اقتصر على بعضها، فإن دراسة الباحثين اعتنت ببحث الأسلوبيّن الأوّلين )إن

ما ضمن تقسيم تسلسلي لوروده في السّو 
ّ
 رة.تقسيم دلالي للقصر، إن

 ، فهي:-بحسب ما اطلعت عليه الباحثة -أمّا الأبحاث المحكمة التي تناولت القصر بالدراسة 

ما( و)الاستثناء بعد النفي( في الآيات القرآنيّة التي وصفت الحياة الدنيا 2014النّصيرات، جهاد محمد، ) .1
ّ
م(، بحث بعنوان )أسلوب القصر ب)إن

 .214-145(: ص4) 41دراسات علوم الشريعة والقانون، الجامعة الأردنيّة، كليّة الشريعة،  ومتاعها: دراسة تحليليّة بيانيّة( مجلة

 وقد تناول الباحث هذيّن الأسلوبيّن ضمن حديث القرآن عن الحيّاة الدّنيا ومتاعها؛ بغيّة الوقوف على الأغراض البيانيّة لتنوع أسلوب 
ً
القصر تبعا

قدمة، وتمهيد فيه: تعريف بالقصر وأقسامه والفروق بينها، ثم المطلب الأول، الذي خصّصه الباحث لأسلوب لاختلاف السيّاق، وقد جاء البحث في: م

ما( وأغراضه البيانيّة، ومطلب ثان، تناول فيه أسلوب القصر بالاستثناء بعد النفي، وأغراضه البيانيّة، ثم مطلب أخير، لل 
ّ
يات التي تناولت القصر ب)إن

، وا
ً
لأغراض البيانيّة لذلك، فهي بذلك تشترك مع هذه الدراسة في الكشف عن بلاغة توظيف هذيّن الأسلوبيّن وفق رابطة موضوعيّة الأسلوبيّن معا

 واحدة.

سبة إلى ألفاظ محددة هي: )الحيّاة الدنيا، متاعها(، أما هذه الدّ 
ّ
سموالفرق بين الدّراستين: أن بحث الدّكتور النصيرات بحث للقصر بالن

ّ
 راسة فتت

ابع الدّلالي / الموضوعيّ، فتتناول سياقات سورة فصلت على وجه الخصوص.
ّ
 بالط

 خطة الدراسة:

 جاء هذا البحث في مقدمة، وثلاثة مباحث، وخاتمة.

 المقدمة: ذكر فيها الباحثان مشكلة الدراسة، وأهميتها، وأهدافها، والمنهج المتبع، والدراسات السابقة.

 المبحث الأول: أسلوب القصر.

 المطلب الأول: مفهوم القصر.

 المطلب الثاني: تقسيمات القصر.

 المبحث الثاني: التعريف بسورة فصلت.

 المطلب الأول: التعريف العام بسورة فصلت.

 المطلب الثاني: مقاصد سورة فصلت.

 المبحث الثالث: دراسة تطبيقية على سورة فصلت.

رٞ 
َ
 بَش

۠
ا
َ
ن
َ
 أ
ٓ
مَا لۡ إِنَّ

ُ
 النّموذج الأول: ﴿ق

ۡ
ل ِ
ّ
 وَوَيۡلٞ ل

ُۗ
فِرُوهُ

ۡ
يۡهِ وَٱسۡتَغ

َ
 إِل

ْ
ٱسۡتَقِيمُوٓا

َ
حِدٞ ف

َٰ
هٞ وَ

ََٰ
مۡ إِل

ُ
هُك

ََٰ
 إِل

ٓ
مَا نَّ

َ
يَّ أ

َ
مۡ يُوحَىَٰٓ إِل

ُ
ك
ُ
ل
ۡ
ث رِكِينَ﴾ ]فصلت:مِّ

ۡ
 [.6مُش

حۡسَنُ 
َ
تِي هِيَ أ

َّ
عۡ بِٱل

َ
 ٱدۡف

ُُۚ
ة
َ
ئ يِّ

 ٱلسَّ
َ

 وَلا
ُ
حَسَنَة

ۡ
سۡتَوِي ٱل

َ
 ت

َ
هُ ۥوَلِيٌّ حَمِيمٞ النّموذج الثاني: قوله تعالى: ﴿وَلا نَّ

َ
أ
َ
 ك
ٞ
وَة

َٰ
ذِي بَيۡنَكَ وَبَيۡنَهُ ۥعَدَ

َّ
ا ٱل

َ
إِذ

َ
ذِينَ  ٣٤ ف

َّ
 ٱل

َّ
 إِلا

ٓ
هَا ىَٰ قَّ

َ
وَمَا يُل

ٍ عَظِيم  
ّ
و حَظ

ُ
 ذ

َّ
 إِلا

ٓ
هَا ىَٰ قَّ

َ
 وَمَا يُل

ْ
 [.35-34﴾ ]فصلت:٣٥صَبَرُوا

 مَ 
َّ

كَ إِلا
َ
ا يُقَالُ ل ﴾ ]فصلت:النّموذج الثالث: قوله تعالى من سورة فصلت: ﴿مَّ لِيم 

َ
و عِقَابٍ أ

ُ
فِرَة  وَذ

ۡ
و مَغ

ُ
ذ
َ
كَ ل  إِنَّ رَبَّ

ُۚ
بۡلِكَ

َ
سُلِ مِن ق دۡ قِيلَ لِلرُّ

َ
 [43ا ق

حۡمِ 
َ
مَامِهَا وَمَا ت

ۡ
ك
َ
نۡ أ ت  مِّ

مَرََٰ
َ
رُجُ مِن ث

ۡ
خ

َ
 وَمَا ت

ُۚ
اعَةِ مُ ٱلسَّ

ۡ
يۡهِ يُرَدُّ عِل

َ
ضَعُ النّموذج الرابع: قوله تعالى: ﴿إِل

َ
 ت

َ
ىَٰ وَلا

َ
نث

ُ
ءِي لُ مِنۡ أ

ٓ
ا
َ
رَك

ُ
يۡنَ ش

َ
مِهِۦُۚ وَيَوۡمَ يُنَادِيهِمۡ أ

ۡ
 بِعِل

َّ
 إِلا

﴾ ]فصلت: هِيد 
َ
ا مِن ش كَ مَا مِنَّ

نََّٰ
َ
 ءَاذ

ْ
وٓا

ُ
ال
َ
 [.47ق

 الهوامش

 قائمة المصادر والمراجع.

 المبحث الأول: أسلوب القصر.

 المطلب الأول: مفهوم القصر.

 :
ً
والصاد والرَاء أصلان صحيحان، أحدهما يدلّ على ألا يبلغ الش يء مداه ونهايته، والآخر على القصر لغة: من الجذر الثلاثي )قصر(، و"القاف أولا

يء مداه ونهايته 1979الحبس، والأصلان متقاربان" )ابن فارس، 
ّ

ول إلى الثاني، فإنّ عدم بلوغ الش 
ّ
ه يمكن العودة بالأصل الأ

ّ
م(، ووجه التّقارب بينهما: أن



 آية عبد الله الطهراوي، جهاد محمد النصيرات                                                                                                                                  ..                                               .التوجيه البلاغي لأسلوب القصر

4 

يء عن المدى
ّ

 م(.1987والغاية )أبو موس ى،  هو حبس لهذا الش 

صُرَ الش يء خلاف طال )الفراهيدي، د.ت(، والقصر: العش ي، وقصر عنه: عجز عنه )الأزهري، 
َ
م(، وقصّر قيد بعيرِه قصرا إذا ضيّقه، وقصر 2001وق

يء على كذا: إذا لم تجاوز به غيره )ابن منظور،
ّ

 في السّفرِ، وقصرت الش 
ً
 ه(.1414فلان صلاته يقصرها قصرا

وقد أشار الأصفهاني إلى المعنى الحس يّ في القصر حيث قال: "وقصرت كذا: ضممت بعضه إلى بعض، ومنه سمي القصر، وجمعه: قصور"، وعلى هذا 

خِيَامِ﴾ ]الرحمن: 
ۡ
تٞ فِي ٱل قۡصُورََٰ عض أصحاب ه(، بينما جعله ب1412[، أي: مجعولات في قصر)الراغب الأصفهاني، ٧٢المعنى جعل قوله تعالى: ﴿حُورٞ مَّ

 م(.2001المعجمات بمعنى: " محبوسات" )الأزهري، 

 إلى الإستعمال القرآني، فإنّ مادّة )قصر( في أغلب إطلاقاتها لم تخرج عن معنى الحبس، كما أنّها وردت بمعان مقاربة لهذا الم
ً
عنى، كورودها وروجوعا

ونَهُمۡ فِ  نُهُمۡ يَمُدُّ وََٰ
ۡ
" في قوله تعالى: ﴿وَإِخ

ّ
 يُقۡصِرُونَ﴾، وبمعنى: ما عظم من أصول النّخل أو الشجر في قوله تعالى في صفة جهنم بمعنى "الكف

َ
مَّ لا

ُ
يِّ ث

َ
غ
ۡ
ي ٱل

قَصۡرِ﴾ ]المرسلات: 1406)دراز، 
ۡ
ٱل
َ
رَر  ك

َ
رۡمِي بِش

َ
هَا ت  [32(: ﴿إِنَّ

:
ً
: القصر اصطلاحا

ً
 ثانيا

ه: "تخصيص الموصوف عند السامع بوصف دون ثان"  لقد تعدّدت تعريفات القصر في اصطلاح العلماء، ابتداءً من السّكاكي
ّ
ي عرّفه بأن

ّ
الذ

 للقصر في كتابه )مفتاح العلوم( )أبو موس ى، 1987)السكاكي، 
ً
ه: تخصيص 1987م( ، وكان أول من وضع مبحثا

ّ
م(، ثم انتهاء بما هو عليه اليوم من أن

ي لا محيد عنه:1م(1974)السيوطي، أمر بآخر بطريق مخصوص، أو إثبات الحكم للمذكور، ونفيّه عمّا سواه
ّ
 ، وأيّا ما كان من تنوع تلك المفاهيم فإنّ الذ

ؤديّة أنّ القصر يندرج في مفهوم )الإيجاز(، ووجه ذلك: أنّ الأصل في الجملة الواحدة تأديتها لحكمٍ واحدٍ مقصودٍ؛ فلمّا كانت جملة القصر م .1

وق )القزويني، د.ت. ابن السبكي، د.ت(، حكم أنها إيجازٌ.لحكمين مقصودين متغايرين بالإيجاب والسّلب، إمّا ب
ّ
 طريق الوضع أو بطريق العقل والذ

ه أحد أبواب علم المعاني )الهاشمي، د.ت(. .2
ّ
 أن

 القيد الأخير وهو: "بطريق 
ً
وتجدر الإشارة إلى أن الدّكتور محمد أبو موس ى اقتصر في بيان مضمونه على كونه "تخصيص أمر بأمر"، معتبرا

 لكثرة طرقه -وهو المشير إلى طرق القصر وأدواته-وص" مخص
ً
ما هو لتحديد مسار البحث في هذا الباب نظرا

ّ
 في بيان مضمون القصر، وإن

ً
، ليس داخلا

 حول طرق معيّنة هي المقصودة من البحث فيه )ينظر: أبو موس ى، 
ً
 م(.1987وعدم حصرها، فيصير القصر دائرا

غوية غير منحصر في ولعلّ المنحى البلاغيّ قد فسّر 
ّ
هذا التّوجه في ضبط مصطلح القصر وتحديد مضمونه، لأنّ القصر باستقراء النّصوص الل

، أما من بحث ذلك المفهوم  2م(1987أدوات اقتصرت دلالته عليها دون أن تتعداها، والأمثلة على ذلك كثيرة مما جاء في كتاب "الدّلالات" )أبو موس ى، 

زعة الكلام
ّ
يّة فوجه التقييد لديهم بقيد "الطريق المخصوص" بعد اعتبار التزامهم تقعيد الكلام، هو ما عرف من الدّلالة المركبّة لذلك من أصحاب الن

رورة؛ لأنّ المفهوم، فالقصر تأكيد فوق تأكيد، وهو نفيّ وإثبات في آن واحد، وعلى ذلك فليس كلّ ما أفاد التأكيد بوضع أو ذوق قد أفاد القصر بالضّ 

ريق المخصوص" قد حفظ لأسلوب القصر خصوصيّة دلالة للقص
ّ
ر معنى وخصوصيّة قد تجاوزت مفهوم التوكيد، وحاصل القول أن التقييد "بالط

م(، وإلا فإنّ أبا موس ى قد دافع عن هذا 1988أدواته عليه، وبخاصة أنهم قد نصّوا عليها وأوصلوها إلى أربع عشرة طريقة )القزويني، د.ت. السيوطي، 

 كسره يجعل البحث في باب القصر غير منضبط )القزويني، د.ت. السيوطي، الق
ً
 م(.1988يد معتبرا

وفي ضوء ما تقدم فقد آل مفهوم القصر إلى كونه: تخصيص ش يء "صفة أو موصوف" بش يء آخر "صفة أو موصوف" بطريق يدلّ عليه )المراغي، 

لاثة، من )موصوف( و)صفة( و)طرق القصر(.، مع ملاحظة أنّ الصّياغة الأخيرة للتّعريف تجمع  3د.ت(
ّ
 أركان القصر الث

رادف بين لفظي القصر والحصر)السيوطي، 
ّ
 من المصنّفين رأى الت

ً
 لمفهوم القصر، أنّ بعضا

ً
ارة إليه هنا؛ تذييلا

ّ
م. التهانوي، 1974والذي تحسن الإش

هن من ردّ ذلك، هو الاستعمال القرآني لكلا م(، على اعتبار اشتراكهما في المضمون البلاغيّ وإفادتهما لمعنى ا1996
ّ
لتّخصيص، وأوّل ما يتبادر إلى الذ

رادف بين ألفاظه، حتّى أنّ لكلّ مفردة من مفرداته خصوصيّتها في تأ
ّ
فظتين؛ فالقرآن الكريم بطبيعته المعجزة والتي تأبى وقوع الت

ّ
دية المعاني، مع ما الل

ي يعنيه الباحثان بالقدر المشترك بينهما: أنّ الحصر بحسب يجمعها من سمات مشتركة، هذا التّوظيف أد
ّ
رادف بين المفهومين، والذ

ّ
لّ شاهد على نفي الت

ين 1979ما يراه ابن فارس: "أصل واحد، وهو الجمع والحبس والمنع" )ابن فارس، 
ّ
 من المفسرين الحصر إلى أحد الأصل

ً
م(، وعلى ذلك فقد أرجع بعضا

غويين للقصر)الألوس ي،
ّ
رادف من حيث الاستعمال والتّوظيف البلاغيّ.1984ه. ابن عاشور، 1415 الل

ّ
 م(، مع مراعاة نفيّ الت

رادف بينهما، أمّا وإن اعتبر أنّ الأصل الثاني للقصر وهو "الحبس" هو ما نظر إليه ال
ّ
 للت

ً
غوي نفيا

ّ
بلاغيّون؛ لتحققّ هذا من حيث النّظر في الأصل الل

                                                 
( طريقة، وصار تعريف السيوطي 14إلى ) -ومن قبله القزويني-بأربعة، حتى أوصلها السيوطي وقد أفاد من استدراك السبكي على السكاكي في شرحه لتلخيص المفتاح حيث قيد الطرق   1

 لكل من جاء بعده.
ً
 مصدرا

 ل والذوق.لوضع بل يتعداه إلى العقنقول فلان منفرد في هذا الباب، أو هو فيه لا ينازع، أو القول فيه وقف عليه إلى نحو ذلك مما يجعل منشأ تلك الدلالة غير مقتصر على ا 2
 على أن لا يراد بتلك الطرق الاقتصار فيها على الأربع عشرة طريقة التي نص عليها السيوطي ومن قبله القزويني. 3



د  دراسات:
ّ
 8348، 2026، 6، العدد 53العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

5 

، ومع ذلك فإنّ هذا الأسلوب اشتهر في 4م(، فقد تقرر ترادفا من النّاحية التطبيقية لدى علماء البلاغة1987أبو موس ى، معناه في القصر الاصطلاحي )

 بيئة البلاغيين باسم القصر، كما عرف لدى المفسرين والنّحويين بالحصر )الحطاب، د.ت(.

 ما كان فلا فائدة مضافة من التّطويل في هذه المسألة، ولا طائ
ً
 ل تحتها سوى أن يقال أن للقصر والحصر دلالة متقاربة.وأيّا

 المطلب الثاني: تقسيمات القصر.

راد ذكر الجاحظ أنّ المعاني المتصورة في عقول الناس المتّصلة بخواطرهم خفيّة بعيدة، لا يعرف الإنسان ضمير صاحبه، ولا حاجة أخيه، ولا م

 )الجاحظ، د.ت(.شريكه، إلا بالتّعابير التّي تقربها من الفهم، 
ً
 والبعيد قريبا

ً
 وتجعل الخفيّ منها ظاهرا

طائف والخصوصيات التّي يصل من خلالها المتكلم إلى غرضه المقصود من الكلام، كان فهم بلاغتها 
ّ
لفاظ والأساليب هي الل

ّ
ا كانت الأ

ّ
 على ولم

ً
متوقفا

طائف، ولا ع
ّ
غوية والعقليّة والنّفسية لتلك الل

ّ
فظية.فهم الخصوصيّات الل

ّ
 عن استنباطها من الكيفيّات الل

ً
ما البّلاغة اعتبارات معنويّة، فضلا

ّ
 جب؛ فإن

قة بموضوع القصر، وهي: )أطراف القصر، طرقه، أقسامه( مع
ّ
 وحتى يتم فهم تلك الخصوصيّات على أتمّ صورة، فقد وجب بيان المصطلحات المتعل

 الإشارة إلى ما بيّنها من فروق دقيقة.

: تقسيم 
ً
 القصر من حيث طرفاه:أولا

يْن حبس أحدهما على الاخر، هما )الصّفة والموصوف( )السكاك 
َ
ي، سبقت الإشارة إلى أنّ القصر لغة هو الحبس، وعليّه فإنّ طرفيّ القصر اللذ

 أو صفة )دراز، 1987
ً
 أو معنى، موصوفا

ً
ي نبع منه هذا التّقسيم فهو: أنّ الكلام إما ذاتا

ّ
ه(، ولا يراد بالصّفة المبحوثة في هذا 1406م(؛ أمّا الاعتبار الذ

ما المعنويّة؛ أيّ: المعنى القائم بالغير)التفتازاني، 
ّ
ه(، لأنّ الصّفة النحوية لا يفصل بينها وبين موصوفها، ولذا؛ 1411الباب الصّفة النّحوية )النّعت(، وإن

ه(، وقد بيّن السّكاكي الأطراف التّي يقع بينها القصر فقال: "اعلم 1406)دراز، لا يدخلها القصر بالإجماع إذا كانت مفردة، وعلى الأرجح إذا كانت جملة 

وبين الفاعل أن القصر كما يجري بين المبتدأ والخبر فيقصر المبتدأ تارة على الخبر والخبر على المبتدأ أخرى، يجري بيّن الفعل والفاعل والمفعول، 

 م(.1987ال" )السكاكي، والمفعول، وبين المفعولين، وبين الحال وذي الح

دة، أو السرعة بالبطء" )الإن
ّ
، كوصف الحركة بالش

ً
 حقيقة، أو معنى موصوفا

ً
سبة للموصوف: فهو "ما قام بنفسه، سواء كان ذاتا

ّ
بابي، أمّا بالن

 ه(.1313

لمقصور عليّه، وتحديدهما في جملة القصر وبعد؛ فإنّ القصر كغيره من المعاني المصدرية التّي تستلزم وجود طرفين، وطرفا القصر هما: المقصور وا

ه قد تقرر أنّ بين قو 
ّ
ه في الحقيقة دقيق، وله أثرٌ كبيرٌ في تغيير المعنى، وبخاصة أن

ّ
 أن

ّ
، إلا

ً
 قريبا

ً
لك: )إنما فعل محمد هذا( وإن بدا في بادئ الأمر سهلا

 )أبو موس ى، 
ً
 كبيرا

ً
 .5م(1987وقولك: )إنما فعل هذا محمد( فرقا

يء الأول )المقصور( )العلوي، وبما أنّ 
ّ

القصر هو "تخصيص ش يء بش يء"، والتخصيص: هو " ثبوت الش يء الثاني )المقصور عليه(، دون غيره للش 

 م(:1987ه(؛ فقد قسّم القصر باعتبار طرفيّه وبالنّظر إلى هذا التّخصيص إلى نوعين )السكاكي، 1423

 تكون لغير الموصوف. الأوّل: قصر صفة على موصوف، فالصّفة هنا تمتنع أن

إنما محمد الثاني: قصر موصوف على صفة. والفارق في هذا النوع أنّ الموصوف لا يمتنع أن يشاركه غيّره في تلك الصفة التّي قصر عليها؛ فلو قلت: "

.صلى الله عليه وسلم"رسول الله 
ً
 ، لم يمتنع أن يكون غير محمد رسول أيضا

رف الأول في جملة
ّ
رف الثاني هو المقصور عليه )الهاشمي، د.ت(، فليس ذلك بالأمر  وإذ قد أشار الباحثان إلى أنّ الط

ّ
القصر هو المقصور، والط

ما"، ولعلّ بيان ذلك يلاقي موضعه عند الحديث عن "طرق 
ّ
ق بأسلوب "الاستثناء والنّفي"، بينما هو كذلك بالنسبة ل"إن

ّ
القصر والفروق المطرد فيما يتعل

 بينهما".

ا كان علم المعاني: "عل
ّ
م يعرف به أحوال الكلام العربيّ التّي تهدي العالم بها إلى اختيار ما يطابق منها مقتض ى أحوال المخاطبين، رجاء أن يكون ما ولم

" )الميداني، 
ً
 من أحوال الكلام، كان مدار توجيهه واستظهار بلاغته أمرين:1416ينش يء من كلام أدبيٍ بليغا

ً
 ه(، وكان القصر حالا

 .حال المخاطب 

 ف فيه أسلوب القصر )السّياق(. الموقف
ّ
ي وظ

ّ
 الذ

 رموز للمشاعر والأفكار التّي يعالجها القصر في عمق ودّقة وتركيز، ولذلك كان اختيار صفة بعينها، أو موص
ّ

ك والإنكار" إلا
ّ
وف بعينه في وهل " الش

دفع ما لا بال له من الصّفات أو الموصوفات المنفيّة )دراز، جملة القصر هو تحديد ونضج فنيّ يلتقط ما له خطر في تركيب العبارة، وبناء الموقف، وي

 ه(.1406

                                                 
 استعملت الباحثة المصطلحين في توجيهها لشواهد الدراسة. 4
 أمثال ذلك من المعاني المصدرية. مشبه ومشبه به.. إلىفالخبر: يستلزم مخبر به ومخبر عنه، و)الإسناد( فيه مسند ومسند إليه، و)التشبيه( فيه  5



 آية عبد الله الطهراوي، جهاد محمد النصيرات                                                                                                                                  ..                                               .التوجيه البلاغي لأسلوب القصر

6 

 عن الظاهر أو مطابقة له، لكنّ جماليات هذ
ً
ا الأسلوب وصحيح أنّ القصر تراعى فيه أحوال المخاطب كلها، على ترددها بين الإقرار والإنكار؛ خروجا

ثال: المتردّد في الخبر "التّأكيد له مستحسن، والمنكر التّأكيد له واجب، والمتردّد يؤكد له تحتّم أن تراعى فروقٌ دقيقة بين تلك الحالات، فعلى سبيل الم

كار يعدّ خطأ" )القزويني، الكلام بمؤكد واحد، أمّا المنكر فيؤكد له الكلام بمؤكد أو أكثر، وقيل: بأكثر من مؤكد. وفي التردّد ترك التّوكيد ليس خطأ، وفي الإن

 د.ت(.

: تقس
ً
 يم القصر من حيث النفي:ثانيا

اء سبقت الإشارة إلى أنّ جملة القصر تؤدي حكمين مختلفين، "ففيها إثبات ونفي: إثبات منصوص عليه، ونفيّ متضمن في هذا الإثبات...، وقد ج

ه منفي عن غيره بالاقتّضاء 
ّ
 على المقصور عليّه، فإن

ً
 العقليّ" )القزويني، د.ت(.النفيّ من طبيعة دلالة القصر؛ لأنّ المقصور مادام مقصورا

 م. المراغي، د.ت(؛1974وقد انبنى على هذا الاقتضاء تقسيم رئيس ي للقصر؛ فالقصر من حيّث النّفي المتّضمن نوعان)القزويني، د.ت. السيوطي، 

 لكلّ ما عدا المقصور عليّه على وجه الحقيقة، وتنبغي الإشارةالقصر الحقيقي (1
ً
ه لا يراد بكلمة "حقيقي" في  : وهو ما كان النفيّ فيه شاملا

ّ
إلى أن

ما ما لوحظت فيه الحقيقة، دون تقييد ولا اعتبار لحال المخاطب من: تردّد، أو اعتقاد خلاف، أو ش
ّ
ركة )القزويني، هذا النّوع النسبة إلى الحقيقة، وإن

غوية يحكمها عرف د.ت(، وللعلماء ملحظ نفس يّ دقيق في هذا الجانب، فمن أهم ما عدّه اللغويون أمارات للح
ّ
قيقة هو "التّبادر"، لذلك؛ فالدّلالة الل

هن من الجملة، لا يخالف كون القصر 
ّ
، وأنّ بيانيّ، وضوابط تقيّيد الدّلالة، فتحديد النّفي بما له اتصال بالمذكور، وبما هو متبادر إلى الذ

ً
 حقيقيا

ً
قصرا

ار المحدّد "المتبادر"، وهذا هو المراد بالعموم والكليّة في القصر الحقيقي: كل ما يرد في الخاطر النّفي متّجه إلى كل ما عدا المذكور ممّا هو داخل في الإط

أن )أبو موس ى، 
ّ
 م(.1987من هذا الش

، ولكنّه اصطلاح، ولا
ً
 أو خاصا

ً
ه بالإضافة إلى ما يقابل المثبت، سواء كان هذا المقابل عاما

ّ
ه إضافي؛ لأن

ّ
ة فيه" مشاح وحاصل ذلك؛ "أنّ القصر كل

 ه(.1406)دراز، 

 وقد قسّم القصر الحقيقي باعتبار "حال المنفي" فيه إلى قسمين )القزويني، د.ت(:

 للواقع الخارجي، فهو القصر )التّحقيقي(.
ً
 الأوّل: أن يكون المنفي مطابقا

 لدعوى المتكلم واعتقاده، فهو )غير تحقيقي(، وقد أطلقت عليّه عدة 
ً
تسميات، وهي: ادّعائي، مجازي، مبنيّ على المبالغة )أبو الثاني: أن يكون مطابقا

 م(.1987موس ى، 

ه(، 1411وهو ما كان التّخصيص فيه بحسب الإضافة إلى ش يء آخر بحيّث لا يتجاوزه إلى ذلك الش يء )التفتازاني،  القصر الإضافيّ )غير حقيقي(: (2

ا كان هذا التّخصي1406فالمنفيّ هنا خاصّ معيّن )دراز، 
ّ
 للتّخصيص، ه(، ولم

ً
ص بمعنى عدم المجاوزة إلى بعض ما عدا المقصور عليّه، كان هذا معنى مجازيّا

 للاشتراك، فهو يحتاج في فهمه إلى قرينة )الشريف الجرجاني، 
ً
م(، وقد لوحظ في هذا القصر الحقيقة كما لوحظ حال المخاطب 2007ليس منافيا

سبة لتل
ّ
 م(:1974ك الحال إلى )القزويني، د.ت. السيوطي، )القزويني، د.ت(، وعليّه فقد انقسم بالن

  ي خوطب به.قلبقصر
ّ
 عكس الحكم الذ

ً
 : وهو ما كان المخاطب فيه معتقدا

  ركة فهو
ّ
 الش

ً
 .الإفرادأو كان معتقدا

  عيينأو في حال تساوت عنده الاحتمالات فهذا هو قصر
ّ
 .الت

ا كان قد يلتبس على القارئ التّفريق بين القصر الإضافي
ّ
والادّعائي، وجب التّنبيه على أهم الفروق بينهما: فالقصر الادّعائي لا يعتبر فيه اعتقاد  ولم

ه حقيقي-المخاطب بأيّ وجه من الوجوه 
ّ
، أمّا الإضافي فالتّعويل فيه على حال المخاطب، ثم إنّ "الادّعائي" يقتض ي عدم الاعتداد بسائر الصّفات؛ -لأن

ه مبني على دعوى المتكلم، بي
ّ
 نما الإضافيّ لا يقتض ي ذلك )القزويني، د.ت(.لأن

بغي الإشارة هذا من حيث التّقسيمات الدّلالية لأسلوب القصر، أما طرقه وأدواته التّي أدّت معناه، فقبل الشروع في بيانها والغوص في تفاصيلها، تن

 إلى عدّة أمور استدعاها المقام، وهي:

 حَت بهم إلى استقصاء جميع تلك الطرق بالبحث والدّراسة، بل إنّ مدار بحث البلاغيّين إنّ كثرة طرق القصر لم تسترع اهتمام العلم
َ
اء، بحيث ن

ة اقتصارهم 1987هي أربع طرق: )العطف، الاستثناء بعد النفي، إنما، تقديم ما حقه التأخير( )السكاكي، 
ّ
هن من عل

ّ
م. القزويني، د.ت(. وممّا يتبادر إلى الذ

غوي أو بالذوق والفكر على العناية بها، هو غ
ّ
 عن وضوح دلالتها على معنى التّخصيص؛ إمّا بالوضع الل

ً
طائف البلاغية، فضلا

ّ
رق بالل

ّ
ضارة هذه الط

 للقصر؛ ولذا نجد أبا موس ى لما أضاف الطريقين الأخيرتين )تعريف المسند، ضمير الفصل(
ً
، عللّ ذلك السليمين، بحيّث اجتمع العلماء على كونها طرقا

ه قد سبق لهم ذكرهما في أحوال المسند والمسنبدقة و 
ّ
ين كتبوا في القصر عنهما: أن

ّ
 سكوت المصنفين الذ

ً
د إليه )ابن جه الدّلالة فيهما، ولطافتهما، مبررا

رق الأربعة المتقدّمة.1987السبكي، د.ت. القزويني، د.ت. أبو موس ى، 
ّ
 م(، لا أنهما تنقصان دلالة عمّا في الط

رق الأربعة، مع أنه سبق القول فيه ضمن أبواب سابقة، كما هو الحال في الطريقين والإشارة هنا إلى 
ّ
ي سوغ عدّ "التقديم" أحد الط

ّ
الوجه الذ

 أنّها ليست أشهر دلالاته، بل إنّ أشهرها )العناية والاه
ّ

تمام( )أبو موس ى، الأخيرين. ووجه ذلك: أنّ دلالة التقديم على الاختصاص وإن كانت جليّة، إلا



د  دراسات:
ّ
 8348، 2026، 6، العدد 53العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

7 

م(، وأنّ دلالته على القصر دلالة ذوق وفكر سليمين 1987، ومن هنا صح القول أنّ التقديم يفيد الاختصاص بمعونة السّياق )أبو موس ى، 6م(9871

 م(.1987)الهاشمي، د.ت(، أمّا ضمير الفصل وتعريف المسند فالاختصاص هو أبرز المقصود بهما )أبو موس ى، 

  ّي اعتمد عليّه البلاغي
ّ
يخ عبد القاهر الجرجاني، وإن أخرجوه بصبغتهم التقعيدية، الأصل الذ

ّ
ون المتأخرون في حديثهم عن طرق القصر هو الش

ة، فقد شيّد الشيخ بعقله الفذ وموهبته الأدبيّة ما أطلق عليه فيما بعد )القصر( )دراز، 
ّ
ه(، ولا عجب أن انطوت بصيرته على 1406وتقسيماتهم المطول

ه "الواضع لعلم المعاني" )الهاشمي، د.ت(.تفصيلات باب القصر مع 
ّ
 دقتها؛ فإن

: الفروق بين طرائق القصر:
ً
 ثالثا

 دقيقة بينها )الجرجاني، 
ً
 أنّ هناك فروقا

ّ
 بنظم الجملة 1995طرق القصر وإن اشتركت جميعها في إفادة التّخصيص، إلا

ً
م(، سواء ما كان منها متعلقا

ركيب، أو المقا
ّ
ف فيه، إلى نحو ذلك، بحيث غدت كل طريقة تصح في مقام لا يحسن فيه غيرها؛ وعلماء البلاغة وإن لم التّي ورد فيها هذا الت

ّ
ي وظ

ّ
م الذ

راكيب كائن من باب أولى؛ لأنّ التراكيب ضامّة للألفاظ مع معانيه
ّ
ا، حتّى إنّ الجرجاني يسوّغوا إفادة كلمة لمعنى كلمة أخرى، فإنّ التزام ذلك في جانب الت

، الفروق بين طرق القصر، جعل ذلك في معرض حديثه عن اختصاص كل طريق منها بمجالات يتمّ فيها الكلام لها بما لا يتم به لغيرها)الجرجاني لما عيّن

 م(.1995

ما، العطف ب)لا( 
ّ
ما، أن

ّ
 بمعرفة طرقة، وهي الطرق الآتية: النّفي والاستثناء، إن

ّ
ى إلا

ّ
أو )بل(، تقديم المعمول، وبعد؛ فإن البحث في باب القصر لا يتأت

 ضمير الفصل، تقديم المسند إليّه، تقديم المسند، ذكر المسند إليّه، تعريف الجزأين )المبتدأ والخبر(، كلمة )نفس(، توالي المؤكدات، و 
ً
جود الاسم منكرا

 في جواب )إما(، وآخرها قلب حروف آخر الكلمة)السيوطي، 
ً
 م(.1974ومقدما

ما، والاستثناء بعد النفي، فقد اوثر الاقتصار على ما اتصل بهما من أوجه تماثل وهذه الدّراسة لما كانت 
ّ
تعنى بطريقتين من طرق القصر، هما: إن

 وافتراق، مع الإشارة بادئ ذي بدء إلى وجه الدّلالة فيهما على معنى التّخصيص، على النحو الآتي:

 :
ً
ه متى قيل "ما زيد" : ذكر الق7الاستثناء بعد النفي )ابن السبكي، د.ت(أولا

ّ
في قصر -زويني في بيّان وجه الاختصاص بالاستثناء بعد النفي: "أن

ما تنفي صفاتها كما بين ذلك في غير هذا العلم، وحيث لا نزا -الموصوف على الصفة
ّ
وات يمتنع نفيها، وإن

ّ
ع توجّه النفي إلى صفته لا إلى ذاته؛ لأنّ أنفس الذ

زاع في كونه شاعرًا أو كاتبًا تناولهما النفي، فإذا قيل: "إلا شاعر" جاء القصر، وفي الثاني في طوله وقصره وما شاكل ذلك، و 
ّ
قصر الصفة على -إنما الن

ه متى قيل )ما شاعر( فأدخل النّفي على الوصف المسلم ثبوته -الموصوف
ّ
، توجه النّفي إليهما،  -يعني الشعر-، أن

ً
لغير من الكلام فيهما كزيد وعمرو مثلا

 ا قيل: )إلا زيد( جاء القصر" )القزويني، د.ت(.فإذ

ارة إليّه هنا: أنّ الاستثناء ب)غير( )ابن هشام الأنصاري، 
ّ
حكمه حكم الاستثناء ب)إلا( في إفادة القصر )الجرجاني،  8م(1991وممّا تجدر الإش

، والمفرغ )الدسوقي، د.ت(، 9ه(1406م. دراز، 1982بن مالك، م. الهاشمي، د.ت(، ولما كان مدار البحث في موضوع القصر هو الاستثناء المتصل )ا1995

 آخر لدّلالة هذه الطريقة على القصر، حيث قال: "ووجه إفادة الحصر أنّ الاستثناء الم
ً
فرّغ لا بدّ أن دون الاستثناء المنقطع، فقد ذكر السّيوطي وجها

، يتوجه النّفي فيه إلى مقدّر، وهو مستثنى منه، لأنّ الاستثناء إخ
ً
رج منه، والمراد التقدير المعنوي لا الصّناعي، ولا بد أن يكون عاما

ْ
راج، فيحتاج إلى مُخ

 للمستثنى منه في جنسه، مثل: ما قام إلا زيد، أي لا أحد" )السيوطي، 
ً
 م(.1988لأنّ الإخراج لا يكون إلا من عام، ولا بد أنّ يكون مناسبا

، ولن، وليس، والاستفهام بمعنى النفي، وإن الدّاخلة على الجملة الاسمية، والفعل المتضمن معنى النّفي وبعد؛ فحروف النّفي هي: لم، ولما، وما، ولا

 ه(، وقد جاء في سور )آل حم( أربعة منها: ]ما، لا، إن، لم، وهل بمعنى النّفي[.1423م. العلوي، 1997)ابن فارس، 

ما(: فإنّ "الدّليل على أنّه
ّ
: أمّا بالنسبة ل)إن

ً
ا تفيد القصر: كونها متضمنة معنى ما وإلا" )القزويني، د.ت(، ودليل هذا التّضمن لدى المفسرين، هو ثانيا

مَ﴾ ما ذكروه عند آية:  وَٱلدَّ
َ
يۡتَة

َ ۡ
مُ ٱلم

ُ
يۡك

َ
مَ عَل مَا حَرَّ ه قيل: ما حرم عليكم إلا الميتة...؛ هذا لأ 173]البقرة:  ﴿إِنَّ

ّ
ن الأداة [، من كون المراد بها النفي والإثبات، كأن

 لما سواه )الزجاج، 
ً
 لما يذكر بعدها، ونفيا

ً
م. القزويني، 1987م(، ولصحة انفصال الضمير معها)السكاكي، 1995م. الجرجاني، 1988)إنما( تأتي إثباتا

 د.ت(.

 :"أوجه التماثل بين القصر بطريق "إنما" وطريق "الاستثناء بعد النفي 

 م(.1995م. الجرجاني، 1987التّخصيص، فلم تأت دلالتهما من الفحوى أو بحكم الذوق )السكاكي، . الدّلالة بالوضع، وجزم العقل على 1

ومجاراة . تعدد الأوجه البلاغية فيهما؛ من إيجاز، وتقرير للكلام في الذهن، ولدفع ما فيه من إنكار أو شك، ورد على المخاطب، وتعيين للمبهم، 2

 )البريكات، للخصم، وتعريض، وذكر واقع ومبالغة أحي
ً
 م(.2017اناا

                                                 
 من الدارسين نازع في دلالة التقديم على 6

ً
 الاختصاص. فأبو موس ى رأى أن كثيرا

عَ بعد نفي، أم لا. 7
َ
وَق

َ
، سواء أ

ً
 جاء في عروس الأفراح أن الاستثناء يفيد التخصيص مطلقا

 الصفة أو الاستثناء. هو اسم ملازم للإضافة في المعنى؛ للدلالة على 8
 والاستثناء المتصل: هو ما كان المستثنى فيه من جنس المستثنى منه، ويحكم عليه بنقيض الحكم على جنسه. 9



 آية عبد الله الطهراوي، جهاد محمد النصيرات                                                                                                                                  ..                                               .التوجيه البلاغي لأسلوب القصر

8 

 على كلام آخر)ابن فارس، 3
ً
، بل ردا

ً
 م(.1997. لا يكونان ابتداء الكلام أبدا

 لوجود فروقٍ بين طريقي )إنما( و)الاستثناء بعد النفي(، فهو قوله: "يبين لك أنهما لا يكونان سواءً، أ
ً
نه ليس كلّ كلامٍ أما ما ذكره الجرجاني تأصيلا

حُ فيه )ما 
ُ
﴾ ]آل عمران: يصل ُ  ٱللََّّ

َّ
هٍ إِلا

ََٰ
[، ولا نحو قولنا: )ما أحد إلا وهو ٦٢وإلا(، يصلحُ فيه )إنما(، ألا ترى أنها لا تصلح في مثل قولِه تعالى: ﴿وَمَا مِنۡ إِل

ما مِنْ إلهٍ اُلله( و)إنما أحَدٌ وهو يقولُ ذاك(، قلت ما لا يكون له معنى")الجرجان م(، وهذه الفروق مبينة على النحو 1995ي، يقول ذاك(؛ إذ لو قلت: )إنَّ

 :10م(1987م. أبو موس ى، 1995الآتي )الجرجاني، 

 فيه لدى المخاطب، أو لمن ينزله
ً
 أو مشكوكا

ً
 أو منكرا

ً
: الأصل في الحكم المعبر عنه بالاستثناء بعد النفي أن يكون: إما مجهولا

ً
المتكلم هذه  أولا

؛ ووجه ذلك: التّصريح بالنفي في هذه الطريقة، بحيث يقع أقوى في التأكيد من )إنما( 11م(2003ه. الشايب، 7131م. الرازي، 1995المنزلة)الجرجاني، 

م(، فالقصر ب)إنما( وإن اشترك مع الاستثناء بعد النفي في أن ظاهره الإثبات، وباطنه النفي؛ لأن جملهما تنص 1995فناسب كونه للمنكر )الجرجاني، 

 أنّ القصر بالاستثناء بعد النّفي صرح فيه بالأداة النّافية، ولعل وجه النفي المبطن في هذه الطريقة هو عدم على المثبت دون المنفي )
ّ

الهاشمي، د.ت(، إلا

 –التصريح 
ً
 في الاصطلاح، لكنّه على خلاف الأصل )أبو م -غالبا

ً
وس ى، بذكر المستثنى منه، فذكر المستثنى منه في جملة النفي والاستثناء، وإن عدّ قصرا

 م(.1987

: وقد انبنى على ما في الفرق الأول، وبيانه أنّ الأصل في )إنما( كونها لأمر يعلمه المخاطب، ولا ينكره، وإذ قد علم أن أول دلا
ً
لات القصر هو التّأكيد، ثانيا

ما( على هذا الوجه هو التّعريض)ابن أبي الحديد، د.ت. القزويني، د.ت(
ّ
 .12فإن الغرض من استعمال )إن

ما( يسلك طريقها مع المخاطب في مقام لا يصرّ ث
ّ
: أن )إن

ً
 والتأكيد عموما

ً
: وقريب من ذلك ما ذكره الزمخشري من أغراض القصر خصوصا

ً
فيه  الثا

(
ً
لزمخشري، اعلى خطئه، أو يجب عليه أن لا يصرّ؛ لأن )إنما( تستعمل في حكم لا يعوزك تحقيقه، إما لأنه جليّ في نفس الأمر، أو لأنك تدّعيه جليا

 م(.1995م. الجرجاني، 1987

 على 
ً
ما( أن نعطف بعده لا النّافية، نحو قولنا: )إنما جاءني محمد لا خالد(، إلا أن يكون الفعل مقصورا

ّ
: يجوز في القصر ب)إن

ً
المذكور بحيث رابعا

 على المذكورين، لم يصح إدخال لا العاطفة لتكون: لا يقع من غيره، فلا يجوز ذلك، كقوله تعالى: )إنما يتذكر أولوا الألباب( فلمّا كان التذ
ً
كر مقصورا

ي هو تكرار مذموم.
ّ
 )إنما يتذكر أولوا الألباب لا الجهال(، لأنّ هذا مفضٍ إلى تأكيد المعلوم، الذ

؛ لأنّ شرط جواز النفي ب)لا(: أن تسبق بإثبات، فلا 
ً
 بغيرها، ولا بينما )الاستثناء بعد النفي( فلا يجوز فيه ذلك العطف مطلقا

ً
يكون ما قبلها منفيا

 في عموم ما قبلها )الجرجاني، 
ً
 م(.1995يكون ما بعدها داخلا

ما( يقع دفعة واحدة )القزويني، د.ت(، بخلا 
ّ
ما( على )لا العاطفة(: أنّ إثبات الحكم لش يء ونفيّه عن غيره ب)إن

ّ
: وهي ميزة ل)إن

ً
ف العطف الذي خامسا

 الإثبات للمذك
ً
 ور، ثم النفي عما عداه، أو العكس" )الهاشمي، د.ت(.يفهم منه أولا

: وهاهنا فارق مؤثر في الدّلالة على نظم الجملة وترتيبها، وهو موقع المقصور والمقصور عليه في كلا الطريقتين: فإذا وقع القصر
ً
ب)إنما( كان  سادسا

نفي، فموقع المقصور بعد النفي، والمقصور عليه بعد الإثبات، ووجه تأثير المقصور بعدها، والمقصور عليه بعد ذلك، أما إن كان القصر بالاستثناء وال

الكلام في النطق إلا  ذلك على نظم الجملة: أنّ التقديم والتأخير في ذكر الأفعال والأسماء بعد )إنما(، يكون لتغير المعاني في نفس المتكلم، ولا يتم ترتيب

 بعد ترتيب معانيه في النفوس.

به أبو 
ّ
ركيب وجوّه الوارد فيه، حيث قال: "وهكذا تمض ي مع النّفي والاستثناء، ولا تلقاك هذه الأداة إلا حيث وقد تن

ّ
موس ى إلى فرق متعلق بمقام الت

عاني الحاسمة هذه المتلقاك النبرة العالية والنغمة الحاسمة والتعبير الشديد...، وطريق )إنما( هنا لا يقوم مقام النفي والاستثناء، وكأنّها لا تطيق حمل 

 في هذا السّياق المتوتر، لأنّها أداة رقيقة ناعمة...")الهاشمي، د.ت(.

 المبحث الثاني: التعريف بسورة فصّلت.

 المطلب الأول: التّعريف العام بسورة فصلت.

تُهُ﴾ۥ ]فصلت: تۡ ءَايََٰ
َ
ل صِّ

ُ
م(؛ 2002م(، و)حم السجدة()الثعلبي، 1984[، في أولها )ابن عاشور، 3ثاني سور الحواميم، سميّت بذلك لوقوع كلمة ﴿ف

 لها عن "الم السجدة"، 1422م(، و)سجدة المؤمن( )ابن الجوزي، 1984وسميت به لتفردها من بين الحواميم بوجود سجدة فيها )ابن عاشور، 
ً
ه(؛ تمييزا

يَا 1974م(، و)سورة المصابيح()السيوطي، 1984والتي تسمى "سجدة لقمان" لوقوعها بعدها )ابن عاشور، 
ۡ
ن ءَ ٱلدُّ

ٓ
مَا ا ٱلسَّ نَّ م(؛ لقوله تعالى فيها: ﴿وَزَيَّ

                                                 
أن دراسة بلاغة هذا ى منصب في لم يعين الجرجاني تلك الفروق على وجه الحصر لها؛ فالدكتور أبو موس ى كان ممن دلل عليها، بل وأضاف لها الكثير، وكل ما أضافه أبو موس  10

 الأسلوب قائمة على التذوق والإحساس العميقين بضوابط توظيفه من مقامات للقول وأحوال للنفوس.
 عن أنها مطابقة لمقتض ى الحال، ومطابقة الكلام لم 11

ً
اص موضوع قتض ى الحال هو "أهم خو ولا ينزل المعلوم منزلة المجهول إلا لغرض بلاغي، وجل البلاغة خروج عن الظاهر فضلا

 البلاغة".
 والتعريض هو "التنبيه بفعل أو لفظ على معنى اقتضت الحال العدول عن التصريح به". 12



د  دراسات:
ّ
 8348، 2026، 6، العدد 53العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

9 

بِيحَ﴾ ]فصلت:   م(.1984[ )ابن عاشور، 12بِمَصََٰ

م(، نزلت بعد سورة غافر وقبل سورة 1988آياتها أربع وخمسون بالكوفي، واثنتان وخمسون بالبصري والشامي، فالخلاف في موضعين منها )موس ى، 

قطب أن "قضية العقيدة بحقائقها الأساسية هي التي تعالجها هذه السورة،...، الألوهية الواحدة، والحياة الآخرة، والوحي الزخرف، ويرى الأستاذ سيد 

لة عليها.2003بالرسالة، يضاف إليها طريقة الدعوة إلى الله وخلق الداعية" )قطب، 
ّ
 م(، فالسورة برمتها شارحة لتلك الحقائق، مدل

 ة فصلت.المطلب الثاني: مقاصد سور 

م(، فإنّ التفصيل في شأن القرآن 1979إنّ النّظر في اسم هذه السورة، وما له من دلالة البون بين الأشياء، وتمييز الش يء عن الش يء)ابن فارس، 

 م(:2022م(، وقد شمل التفصيل في شأنه عدة جوانب على النحو الآتي )قنوت، 2022الكريم هو محور سورة فصلت الأساس )قنوت، 

  يّة القرآن.مصدر 

 .مطاعن المشركين في الوحي، وأساليبهم في الصّد عنه 

 ﴾ذِيرٗا
َ
ه نزل: ﴿بَشِيرٗا وَن

ّ
 للنّاس، كل بحسب منهجه. [4]فصلت:  بيّان عصمته والدّفاع عنه من الافتراءات الموجّه إليه وذلك ببيان مقصده، وأن

؛ فمقصود السورة متمثل في بيّان معجزة النبي 
ً
رۡءَانًا وغاية صلى الله عليه وسلم إذا

ُ
تُهُ ۥق تۡ ءَايََٰ

َ
ل صِّ

ُ
بٞ ف

َٰ
رسالته، أما معجزته الدالة على صدقه فهي قوله سبحانه: ﴿كِتَ

مُونَ﴾ ]فصلت: 
َ
قَوۡم  يَعۡل ِ

ّ
ا ل

ٗ
 وَوَ 3عَرَبِيّ

ُۗ
فِرُوهُ

ۡ
يۡهِ وَٱسۡتَغ

َ
 إِل

ْ
ٱسۡتَقِيمُوٓا

َ
حِدٞ ف

َٰ
هٞ وَ

ََٰ
مۡ إِل

ُ
هُك

ََٰ
 إِل

ٓ
مَا نَّ

َ
رِكِينَ﴾ ]فصلت: [، وأما غاية رسالته فقوله عز وجل: ﴿أ

ۡ
مُش

ۡ
ل ِ
ّ
[، 6يۡلٞ ل

 م(.2018وقد دل على هذا المقصد دلائل كثيرة، لعل أهمها: نزول السورة ودلالة مطلعها )عبد القادر، 

 م(، حيث قال: "فهذا2018كما أجاد الطاهر ابن عاشور في ربط ختام السورة بمطلعها، وبيان دلالة ذلك على المقصد الرئيس منها )عبد القادر، 

ستدعاء انتقال إلى المجادلة في شأن القرآن، رجع به إلى الغرض الأصلي من هذه السورة، وهو بيان حقيقة القرآن وصدقه، وصدق من جاء به، وهذا ا

" )ابن عاشور، 
ً
 م(.1984ليعملوا النظر في دلائل صدق القرآن مثل إعجازه، واتساقه وتأييد بعضه بعضا

 على سورة فصلت.المبحث الثالث: دراسة تطبيقية 

قِيمُ 
َ
ٱسۡت

َ
حِدٞ ف

َٰ
هٞ وَ

ََٰ
مۡ إِل

ُ
هُك

ََٰ
 إِل
ٓ
مَا
َّ
ن
َ
يَّ أ
َ
مۡ يُوحَىَٰٓ إِل

ُ
ك
ُ
ل
ۡ
ث رٞ مِّ

َ
 بَش

۠
ا
َ
ن
َ
 أ
ٓ
مَا
َّ
لۡ إِن

ُ
موذج الأول: ﴿ق

ّ
﴾ ]فصلت:الن

َ
رِكِين

ۡ
مُش

ۡ
ل ِ
ّ
 وَوَيۡلٞ ل

ُۗ
فِرُوهُ

ۡ
غ
َ
يۡهِ وَٱسۡت

َ
 إِل
ْ
 [.6وٓا

 
ُ
ل
ۡ
ث رٞ مِّ

َ
 بَش

۠
ا
َ
ن
َ
 أ
ٓ
مَا وْلِهِ خرج قوله تعالى: )إِنَّ

َ
 عَلى ق

ً
جائِهِمْ إلى الإيمانِ، تفريعا

ْ
 لِيَعْمَلَ في إل

ٌ
ة وَّ

ُ
ونَ له حَوْلٌ وق

ُ
مۡ( مخرج الجَواب لمن تبرأ مِن أنْ يَك

ُ
 ك

ْ
وا

ُ
ال
َ
مْ: )وَق

يۡهِ( ]فصلت:
َ
 إِل

ٓ
ا
َ
دۡعُون

َ
ا ت مَّ ة  مِّ

كِنَّ
َ
وبُنَا فِيٓ أ

ُ
ل
ُ
 ب)إنما( والصلى الله عليه وسلم م(، فوقع خطابه 1984[)ابن عاشور، 5ق

ً
 جملة الاسمية.مؤكدا

ا كان شأن الكافرين 
ّ
، كان جواب النبي  -كما صورهم القرآن في غير موضع-ولم

ً
شأن من ينفي البشريّة عن الرّسل، فيعتقدون أنّ الرسول لا يكون بشرا

هْمِهِمْ بِما يَدْعُو في مقابل تعلليهم لعدم قبول صلى الله عليه وسلم بإثبات تلك الصفة لنفسه بصيغة القصر على غير الظاهر، إلا أن يعتبر وقوع كلامه صلى الله عليه وسلم 
َ
دعوته "بِعَدَمِ ف

يْهِ" )البقاعي، د.ت(، فالجواب حينئذ على الظاهر، لكن شبهتهم بعدم الفهم من النبي 
َ
، لما لم يكن لها أصل ولا قائمة، وكان ظاهر السّياق لا يقتض ى صلى الله عليه وسلمإل

 مثل ذلك من النبي 
ً
زَ بِهِ عَنْهم عَلى وجْهِ صلى الله عليه وسلم ، فقد "بَيْنَ صلى الله عليه وسلمردا مَيَّ

َ
 مَن حَصَلَ عَلى اعْتِرافِ  ما ت

َ
ف قُّ

َ
ل
َ
مۡ( ت

ُ
ك
ُ
ل
ۡ
ث رٞ مِّ

َ
 بَش

۠
ا
َ
ن
َ
 أ
ٓ
مَا هُ )إِنَّ

َ
وْل

َ
فُوا ق قَّ

َ
الِاحْتِراسِ مِن أنْ يَتَل

ةِ )يُوحَىَٰٓ إِ 
َ
ةِ، وهو مَضْمُونُ جُمْل رِيَّ

َ
بِتُ الفارِقَ بَيْنَهُ وبَيْنَهم في البَش

ْ
تِهِ، بِما يُث صْمِهِ بِنُهُوضِ حُجَّ

َ
(")ابن خ يَّ

َ
م(، فالقصر هاهنا قصر موصوف 1984عاشور، ل

 أحد المعنيين الآتيين:
ً
 محتملا

ً
 إضافيا

ً
 على الصفة، قصرا

  ي مِنهُ" )البيضاوي، صلى الله عليه وسلم أنه قِّ
َ
ل مُ التَّ

ُ
ا لا يُمْكِنُك يًّ ا ولا جِنِّ

ً
ك
َ
سْتُ مَل

َ
م(، وهو أقرب التقديرين؛ على اعتبار قيام شبهتهم، 1997قال: إنما أنا بشر "ل

 صلى الله عليه وسلم.قد خرج مخرج المسايرة والمجاراة من النبي  فيكون القول 

 كم ولا امْتِيازَ بَيْنِي وبَيْنَك
ُ
ل
ْ
رٌ مِث

َ
ي بَش ِ

ّ
إن
َ
هْرًا ف

َ
كم عَلى الإيمانِ جَبْرًا وق

َ
دِرُ أنْ أحْمِل

ْ
ي لا أق ِ

ّ
")الرازي، أو قال: "إن يَّ

َ
َ عَزَّ وجَلَّ أوْحى إل

َّ
دِ أنَّ اللَّ  بِمُجَرَّ

ّ
م إلا

 البشرية من حيث القصور عن التصرف بالقلوب.م(، فهو قصر على 1999

حِدٞ(، صلى الله عليه وسلمومما تنبغي الإشارة إليه: جانب الإطناب في كلام النبي 
َٰ
هٞ وَ

ََٰ
مۡ إِل

ُ
هُك

ََٰ
 إِل

ٓ
مَا نَّ

َ
، الذي تمثل في حصر ما أوحي إليه في مضمون التوحيد، حيث قال: )أ

، بل ضربوا للنبي اقتصر على بيان ما فضل به عليهم من اصطفائه بالوحي )يُ صلى الله عليه وسلم فلو أنه 
ً
؛ لأنهم علموا ذلك الموحى جيدا

ً
( لكان ذلك كافيا يَّ

َ
صلى الله عليه وسلم وحَىَٰٓ إِل

  -من جانب آخر-بمضمون الوحي صلى الله عليه وسلم الأمثال في دفعه، لكنه إطناب استدعاه مقام الخطاب بالدعوة والتبليغ من جانب، ثم إن تصريحه 
ً
قد وقع جوابا

  ؛صلى الله عليه وسلملكلامهم المفصل في شرح حالهم باستقبال رسالته 
ٓ
ا
َ
دۡعُون

َ
ا ت مَّ ة  مِّ

كِنَّ
َ
وبُنَا فِيٓ أ

ُ
ل
ُ
 لنفرتهم من الدعوة، فقالوا على سبيل المبالغة في رد الدعوة: ﴿...ق

ً
تأكيدا

ونَ﴾ ]فصلت:
ُ
مِل

َٰ
نَا عَ ٱعۡمَلۡ إِنَّ

َ
رٞ وَمِنۢ بَيۡنِنَا وَبَيۡنِكَ حِجَابٞ ف

ۡ
انِنَا وَق

َ
يۡهِ وَفِيٓ ءَاذ

َ
 في تيئيسه  [،5إِل

ً
ل دعوته، فالذي أقوله أن كلامهم استدعى من إكماصلى الله عليه وسلم إمعانا

 من صاحب الدعوة 
ً
، فجيء بقصر آخر في الآية الكريمة وقع موقعه الأليق؛ لأنه مبرر بحال الداعية المأمور بإمضاء دعوته وإعلانها على أتم صلى الله عليه وسلمإطنابا

 وجوهها مهما قوبلت من تبجح وعدم مبالاة.

 
ََٰ
مۡ إِل

ُ
هُك

ََٰ
 إِل

ٓ
مَا نَّ

َ
باعُه بقول: )أ

ْ
 بما يمعن في إقامة الحجة عليهم، ويصور جانب الصبر والاحتمال من الأنبياء فإت

ٌ
حِدٞ( إرداف

َٰ
، و"من أجل -عليهم السلام-هٞ وَ

هُ  م(،2003هذا الموقف وأمثاله كان التوجيهُ إلى الصبر كثيرَ الورود للأنبياء والرسل، فطريق الدعوة هو طريق الصبر، الصبر الطويل" )قطب، 
ُ
فقَوْل

حِدٞ(، هو إدماج للدعوة إلى الحق خلال الجواب حِرْصًا عَلى الهَدْيِ )ابن عاشور، تعا
َٰ
هٞ وَ

ََٰ
مۡ إِل

ُ
هُك

ََٰ
 إِل

ٓ
مَا نَّ

َ
 م(.1984لى: )أ



 آية عبد الله الطهراوي، جهاد محمد النصيرات                                                                                                                                  ..                                               .التوجيه البلاغي لأسلوب القصر

10 

ما( مَفْتُوحَة الهَمْزَةِ، وهي "كافة ومكفوفة" )درويش،  -في الموضع الأخير-ومما تجدر الإشارة إليه هنا: القصر  المكسورة في م(، أخت )إنما( 1994ب)أنَّ

 م(.1987إفادتها لمعنى الاختصاص )الزمخشري، 

ا كانت جملة )يوحى( في الآية: نعت ثان لبشر)درويش، 
ّ
م(، تعيّن أنّها مفاد جملة القصر الأولى، وعلى ذلك، ففائدة اجتماع )إنما( و)أنما( هنا: 1994ولم

 م(.1987بالوحدانية )الزمخشري،  مقصور على استئثار اللهصلى الله عليه وسلم الدّلالة على أنّ الوحي إلى رسول الله 

، بينما خرج بها عن ظاهرها في إثبات التوحيد، ونكتة التعبير صلى الله عليه وسلمأمّا عن مجيء )إنما( في الموضع الأول فعلى بابه؛ لأنهم ليسوا بمنكرين لبشرية النبي 

ن حدة الحريص على هدايتهم، ومن شدة لو أنها قابلت بذلك: أنّ لسان حالهم ينطق بالاستهانة بالدعوة والداعي، وهذا جدير بأن يخلو خطاب دعوتهم م

ه خرج مخرج المعاني المأ
ّ
 حجة دامغة لكانت، وعلى ذلك، فحتى التّصريح بمضمون الرسالة )التوحيد( في هذا المقام كثير في جانبهم، مع أن

ً
نوسة، خروجا

 إيّاه  اقتض ى استهانة بهم، وعدم اكتراث بموقفهم، لكنّه في المقابل تصريحٌ لاءَمَ 
ً
 لإبلاغ الحق إلا انتهزها، معلنا

ّ
ي لم يغادر فرصة قط

ّ
ديدن الدّاعية الذ

 عن كونها لائقة بحال متلقيه.
ً
 بصورة لائقة به، فضلا

ذِي
َّ
ا ٱل

َ
إِذ
َ
حۡسَنُ ف

َ
تِي هِيَ أ

َّ
عۡ بِٱل

َ
 ٱدۡف

ُُۚ
ة
َ
ئ يِّ
 ٱلسَّ

َ
 وَلا

ُ
ة
َ
حَسَن

ۡ
وِي ٱل

َ
سۡت

َ
 ت
َ
موذج الثاني: قوله تعالى: ﴿وَلا

ّ
هُ ۥوَلِيٌّ حَمِيمٞ بَيۡ  الن

َّ
ن
َ
أ
َ
 ك
ٞ
وَة

َٰ
هُ ۥعَدَ

َ
كَ وَبَيۡن

َ
  ٣٤ن

َّ
 إِلا

ٓ
هَا ىَٰ

َّ
ق
َ
وَمَا يُل

ٍّ عَظِيم  
ّ
و حَظ

ُ
 ذ

َّ
 إِلا

ٓ
هَا ىَٰ

َّ
ق
َ
 وَمَا يُل

ْ
ذِينَ صَبَرُوا

َّ
 [.35-34﴾ ]فصلت:٣٥ٱل

 1984شدة مراس للصبر )ابن عاشور، وقع التّحريض على الارتياض بخصلة "الدفع بالتي هي أحسن السيئة" بإظهار احتياجها إلى قوة عزم و 
ً
م( قصرا

مبالغة في الحث والإلهاب؛ لأن نكتة الموصول هنا: "كون الصبر سجية فيهم  -الذين صبروا-عليه، فجاء التعبير بالاسم الموصول في المقصور عليه 

تِ 1994م(، فجملة القصر إما "عطف" )درويش، 1984متأصلة")ابن عاشور، 
َّ
عۡ(" )ابن عاشور، م(، أو " حال من )ٱل

َ
حۡسَنُ( باعتبار تعلقها بفعل )ٱدۡف

َ
ي هِيَ أ

 م(.1984

(: وما يلقى هذه الفعلة 
ْ
ذِينَ صَبَرُوا

َّ
 ٱل

َّ
 إِلا

ٓ
هَا ىَٰ قَّ

َ
م(، لأنهم حبسوا 1988إلا الذين يكظمون الغيظ )الزجاج،  -الدفع بالتي هي أحسن-ومعنى: )وَمَا يُل

م(، ولهذا جيء بالفعل الماض ي في الصلة، وأما عود الضمير على "الخصلة الحسنة: وهي 1997لصبر )البيضاوي، أنفسهم عن الانتقام بما اتصفوا به من ا

 ه(.1415م(، فهو إرجاعٌ له لما فهم من السياق )الألوس ي، 1994مقابلة السيئة بالحسنة" )درويش، 

ا كان الصّبر من جملة الحظ العظيم؛ لأنّ الحظ العظيم أعم من الصبر، 
ّ
ه أصلها ورأس أمرها وعمودها )الألوس ي، ولم

ّ
ما خصّ الصّبر بالذكر لأن

ّ
وإن

1415 ٍ
ّ
 أخرى، جمعها قوله تعالى: )حَظ

ً
 في تحصيل تلك الخصلة الحسنة، بل إنّ وراءه شروطا

ً
ه(، كان حاصل القصرين أنّ الصبر وحده ليس شرطا

( )الألوس ي،  ، وكل من صحّ أن يشمله صلى الله عليه وسلمالقصر في الآية قصر إضافي، والمخاطب هنا هو النبي  ، وتعين على ذلك أنّ  13م(2001ه. الطبري، 1415عَظِيم 

في تقرير معنى جملة القصر في الأذهان، تحسب أن تحملهم  14الخطاب من أمته، فهو خطاب لغير المنكر، ولكن خوطبوا بالاستثناء بعد النفي مبالغة

 على تحمل
ً
  أفعال المدعوين القبيحة على ترك الصبر، خروجا

ٞ
زۡغ

َ
نِ ن

ََٰ
يۡط كَ مِنَ ٱلشَّ نَّ

َ
ا يَنزَغ المكاره وتجرع الشدائد، وذلك بقرينة العطف بقوله تعالى: )وَإِمَّ

 للتحذير من عوائقها التي تجتمع كثرتها في حقيقة نزغ الشيطان )ابن
ً
(، على التّوجيه بامتثال تلك الخصلة، عطفا ِ

َّ
 بِٱللَّ

ۡ
ٱسۡتَعِذ

َ
م(، فالمعنى: 1984عاشور،  ف

 م(.1987صرفك الشيطان عما وصيت به من الدفع بالتي هي أحسن، فاستعذ بالله من شره )الزمخشري،  وإن

والقصر في كلا الجملتين، قصر صفة على موصوف؛ لأنّ حاصل معنى جملتي القصر: "كل صابر هو الذي يلقاها، وكل من يلقاها فهو ذو حظ 

لغير الوصوف، والموصوف يمتنع أن يشاركه غيره في الوصف، وهو قصر إفراد تنزيلي؛ لأن المقام ه(، فالصّفة ممتنعة أن تكون 1415عظيم" )الألوس ي، 

 ظاهر ل)إنما(، ولكن عدل إلى النّفي والاستثناء للغرض البلاغيّ المشار إليه.

سُلِ مِن  دۡ قِيلَ لِلرُّ
َ
 مَا ق

َّ
كَ إِلا

َ
الُ ل

َ
ا يُق ﴾ ]فصلت:النموذج الثالث: قوله تعالى من سورة فصلت: ﴿مَّ لِيم 

َ
ابٍّ أ

َ
و عِق

ُ
فِرَة  وَذ

ۡ
و مَغ

ُ
ذ
َ
كَ ل  رَبَّ

 إِنَّ
ُۚ
بۡلِكَ

َ
 [43ق

فُرُونَ بِما جاءُوا بِهِ، تعر صلى الله عليه وسلم إذا تقرر أنّ من ضروب تسليته 
ْ
بِياءِ من قبله، لأنّهم ألفوا أقوامهم مُعانِدِينَ جاحِدِينَ يَك

ْ
 الأن

ُ
ة  ومواساته هو تذكيره بسُنَّ

ً
يضا

ه 
ّ
 بمن سبقه، فقد جاء قوله تعالى: على الصبر الصلى الله عليه وسلم بِحَث

ً
لِيم  ﴿جميل، تأسّيا

َ
و عِقَابٍ أ

ُ
فِرَة  وَذ

ۡ
و مَغ

ُ
ذ
َ
كَ ل  إِنَّ رَبَّ

ُۚ
بۡلِكَ

َ
سُلِ مِن ق دۡ قِيلَ لِلرُّ

َ
 مَا ق

َّ
كَ إِلا

َ
ا يُقَالُ ل على  ﴾مَّ

قبله، وجمع أسرة النبوة كلها في ندوة واحدة تتلقى من ربها وسائر الرسل صلى الله عليه وسلم هذا الوجه، حيث ربط السياق بين القرآن الكريم وسائر الوحي قبله، وبين النبي 

، ترتبط به أرواحها وقلوبها، وتتصل به طريقها ودعوتها، ويحس المسلم الأخير أنه فرع من شجرة وارفة عميقة الجذور)قطب، 
ً
 واحدا

ً
 م(.2003حديثا

ا كَ  وهذا منطبق على التفسيرين المحتملين لجملة القصر في قوله تعالى: )مَّ
َ
رادَ: ما يقول ل

ُ
بۡلِكَ(، وأحدهما: أنَّ الم

َ
سُلِ مِن ق دۡ قِيلَ لِلرُّ

َ
 مَا ق

َّ
كَ إِلا

َ
يُقَالُ ل

 
ُ
تُبِ الم

ُ
طاعِنِ في الك

َ
ؤْذِيَةِ والم

ُ
لِماتِ الم

َ
سُلِ، مِنَ الك دْ قاله الكفرة السابقين لِلرُّ

َ
لَ ما ق

ْ
 مِث

ّ
وْمِكَ إلا

َ
فّارُ ق

ُ
ةِ)الألوس ي، ك

َ
ل زَّ
َ
الأقرب )الرازي،  ه(، وهو1415ن

1999 
ُ
عالى أمَرَكَ وأمَرَ ك

َ
هُ ت سُلِ وهو أنَّ لَ ما قالَ لِسائِرِ الرُّ

ْ
 مِث

ّ
كَ إلا

َ
ُ ل

َّ
ون المراد: ما قالَ اللَّ

ُ
وامِ )الرازي، م(. والآخر: أنْ يَك

ْ
بْرِ عَلى سَفاهَةِ الأق بِياء ِبِالصَّ

ْ
لَّ الأن

 م(.1999

                                                 
 الحظ العظيم: النصيب العظيم من خصال الخير وكمال النفس. 13
 لحال المخاطبين.ومن وجه آخر قد تكون مبالغة استدعاها مقام الترغيب والحث على الامتثال بخصلة الدفع بالحسنى، دون اعتبار  14



د  دراسات:
ّ
 8348، 2026، 6، العدد 53العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

11 

بْلِكَ(، فلا وجه لذلك فيأمّا إن كان المراد بجملة القصر هو: )ما يُ 
َ
سُلِ مِن ق دْ قِيلَ لِلرُّ

َ
 ما ق

ّ
عالى، إلا

َ
بُ بِهِ مِن جِهَةِ اِلله ت

َ
خاط

ُ
كَ مِنَ الوَحْيِ وت

َ
تسلية  قالُ ل

 لمعاني الشرع )ابن عطية الأندلس ي، صلى الله عليه وسلمالنبي 
ً
 للمقولِ، كأنه قيل: قيل للرسل:1422، وتكون الآية تخليصا

ً
ذو مغفرة...  ه(، أما تتمتها فتكون تفسيرا

َ
ك ل إنَّ ربَّ

 )السمين الحلبي، د.ت(.

م(، والقصر فيها من قصر الموصوف على الصفة، مادام حرف )ما( في المقصور 1994وعلى جميع ما تقدم من معانٍ، فالجملة "مستأنفة" )درويش، 

م(، وهذا تشبيه بليغ، وهو قصر حقيقي تحقيقي، 1994يش، عليه هو: نائب فاعل بمعنى )مثل الذي(؛ أي: ما يقال لك إلا مثل الذي قد قيل للرسل )درو 

، وهو متلقٍ لهذا المعنى بالقبول، صلى الله عليه وسلمحيث المنفي المقابل للمقصور عليه شامل قد تناول كل ما عداه مما يتبادر إلى ذهن المخاطب، والمخاطب هو النبي 

 للازم ذلك الخبر، مِن
ً
ما وقع التعبير بالاستثناء بعد النفي تأكيدا

ّ
عليهم الصلاة -بمواظبة الصبر على أقوالهم، كما تعاهده الأنبياء من قبله صلى الله عليه وسلم أمره  وإن

 .-والسلام

حۡمِ 
َ
مَامِهَا وَمَا ت

ۡ
ك
َ
نۡ أ ت  مِّ

مَرََٰ
َ
رجُُ مِن ث

ۡ
خ
َ
 وَمَا ت

ُۚ
اعَةِ مُ ٱلسَّ

ۡ
يۡهِ يُرَدُّ عِل

َ
موذج الرابع: قوله تعالى: ﴿إِل

ّ
مِ الن

ۡ
 بِعِل

َّ
عُ إِلا

َ
ض

َ
 ت
َ
ىَٰ وَلا

َ
نث
ُ
يۡنَ لُ مِنۡ أ

َ
ادِيهِمۡ أ

َ
هِۦُۚ وَيَوۡمَ يُن

﴾ ]فصلت: هِيد 
َ
ا مِن ش

َّ
كَ مَا مِن

ََّٰ
ن
َ
 ءَاذ

ْ
وٓا
ُ
ال
َ
ءِي ق

ٓ
ا
َ
رَك

ُ
 [.47ش

ا كان افتتاح النظم الكريم بإسناد أمر الساعة وعلمها 
ّ
 لسؤال مقدر أثاره السّياق السابق، ولم

ً
 بيانيا

ً
إلى الله وحده، فقد وقعت الآية الكريمة استئنافا

 لوقوع تلك الحوادث المذكورة على تعلقها بعلمه وحده: )وَمَ مثلت الآ 
ً
ا ية لذلك العلم ببعض صوره وأشكاله مما هو مأنوس للبشر، فقال سبحانه قصرا

مَامِهَا...(، فجملة القصر جاءت معطوفة على ما قبلها )درويش، 
ۡ
ك
َ
نۡ أ ت  مِّ

مَرََٰ
َ
رُجُ مِن ث

ۡ
خ

َ
فعليتين، هذا على  م(، والمقصور فيها من تعاطف جملتين1994ت

مَامِهَا( وهي أن تكون "نافية" )درويش، 
ۡ
ك
َ
نۡ أ ت  مِّ

مَرََٰ
َ
رُجُ مِن ث

ۡ
خ

َ
م(، أما إن كانت )ما( هنا هي الموصولة، على أنها 1994اعتبار الوجه الأولى في )ما( بقوله )وَمَا ت

 على الساعة 
ً
ي، د.ت(، فقد تعيّن أنّ جملة القصر المعتبرة بالأداة هي قوله تعالى: )السمين الحلب -أي: علم الساعة وعلم التي تخرج-مجرورة المحل عطفا

مرات من الأكمام، فوقع القصر في جهته بطريق التقديم
ّ
مِهِۦ(، أما خروج الث

ۡ
 بِعِل

َّ
ضَعُ إِلا

َ
 ت

َ
ىَٰ وَلا

َ
نث

ُ
حۡمِلُ مِنۡ أ

َ
، وعلى ذلك فقد تعين النّظر في وجه )وَمَا ت

 ن، ولماذا صرح بجانب حمل الإناث دون خروج الثمار الذي عدل فيه من دلالة الوضع إلى دلالة الذوق السليم؟مغايرة أسلوب القصر في كلا الشقي

هن هنا سؤال هو: ما وجه الجمع بين تلك الصورتين للاستدلال
ّ
 إلى المعنى الإجمالي للية الكريمة، فإنّ أول ما يتبادر إلى الذ

ً
على شمول علم  ورجوعا

 لكل أمر؟ ولهذا الأمر نكتتان: الله تعالى واتساعه

: إنّ التمثيل على علمه بأمور يكثر تردادها، وتتعاقب أطوار الاكتمال فيها، أدخل في الدّلالة على سعة ذلك العلم وإحاطته، بل و 
ً
تعلقه بما لا أولا

 في كلا الموضعين. سبيل إلى علمه بحق إلا من جهة الله سبحانه، ولعلّ ذلك الترداد هو علة التعبير بصيغة المضارع

: إنّ دلالة الصورتين واحدة، فإخراج الثمرات من أوعية الشجر، والأجنة من أرحام الإناث )ابن عاشور، 
ً
، كلها ضروب لإيجاد الأشياء 15م(1984ثانيا

 ه( ، وهي دلالة أظهر من أن ينبه على ملاءمتها لسّياق ذكر القيامة.1420بعد عدمها )أبو حيان الأندلس ي، 

مِهِۦ(، ما دام في موضع نصب على الحال )السمين الحلبي، د.ت( ؛ أي: إلا معلوم له، فوالمق
ۡ
إن القصر صور عليه في جملة القصر وهو قوله تعالى: )بِعِل

هنا: وهو للموصوف على الصفة، والمعنى: )خروج الثمار وحمل الإناث ووضعها مقصور على علم الله به(. وقصر الموصوف على الصفة يلوح بمعنى آخر 

 ا السياق.أن كل أمر لا يكون إلا بعلم الله فيه، ومن هنا تدرك دلالة اقتران العلم بهاتين الصورتين بالعلم بقيام الساعة المؤذن بوقوعها في هذ

 لله تعالى، أما وجه الخطاب في  ،م(1994والاستثناء في الآية مفرغ من أعم الأحوال )درويش، 
ٌ
والقصر فيها حقيقي تحقيقي؛ لأن المقصورَ عليه وصف

م( ، فالاستثناء بعد النفي 2000الآية: فإن كان للمسلمين بإخبارهم عن سعة علمه تعالى واختصاصه بالعلم الذي لا يطلع عليه أحد سواه )السعدي، 

ي يدخل فيه للمبالغة في تقرير هذا المعنى في الأذهان، وإلا
ّ
 للعموم الذ

ً
 فالمقام يلوح بمجيء )إنما(؛ لأنّهم لا ينكرون ذلك، أمّا إن كان هذا الخطابُ متوجها

منزلة المنكر المشركون؛ فقد "كان من عادتهم السؤال عن علم ذلك اليوم" )البقاعي، د.ت( فالاستثناء بعد النّفي على بابه؛ لأنه في جواب من قد أنزل 

ه قيل: علم الساعة وعلم كل ما في حكمها مما ذكر مقصور على علم الله، لا علم غيره.بسؤاله عن أمو 
ّ
 ر الغيب، والقصر حينئذ قصر إفراد، كأن

 

 الخاتمة

: النتائج
ً
 :أولا

 توصل الباحثان في نهاية هذه الدراسة إلى نتائج عدّة، وهي:

راكيب القرآنية أهمّ روافد الوقوف على الإعجا .1
ّ
 ز البلاغي للقرآن الكريم، وذلك بتتبع خواص تلك التراكيب، وما ترمي إليه من لطائف المعاني.تعدُّ دراسة الت

 ل .2
ً
فت فيها سورة فصّلت أسلوب القصر في سياقيّ: وحدانية الله ووجوده، وسياق الدّعوة وآثارها؛ وذلك ذكرا

ّ
واقع يمكن حصر السّياقات التي وظ

 الآيات وجوّ السورة الوارد فيها.

                                                 
 الأنثى على إطلاقها هنا، فالمراد: حمل الأنثى من الناس والحيوان. 15



 آية عبد الله الطهراوي، جهاد محمد النصيرات                                                                                                                                  ..                                               .التوجيه البلاغي لأسلوب القصر

12 

ريق الآخر، وفي ضوء ذلك؛ فإنّ كلّ لا تستو  .3
ّ
ه الط  ي طرق القصر في قوة الدّلالة ونوعيتها، فكل طريق منها يدلّ على جزء من المعنى لا يسدّ مسدَّ

راكيب على الضّ 
ّ
 لتلك الت

ً
 لقدسية النّصوص، ثم إسقاطا

ً
ريق الآخر؛ تعهدا

ّ
ط وابموضع عبّر فيه بإحدى طريقتي القصر كان بحيث لا يصحّ فيه الط

 الدّلالية لأسلوب القصر بحسب ما قرّرها علماء البّلاغة والكلام.

ي دعا إليه ذلك التّوظيف، ومن هنا، .4
ّ
 بها، هو طبيعة المعنى المعبّر عنه، وطبيعة الموقف الذ

ً
  المرجع في اختيار إحدى طرق القصر تعبيرا

ً
واعتبارا

ما( و)الاستثناء والنفي( في السّورة موضع الدّراسة، بسياقات سورة فصّلت التي عبّر فيها بأسلوب القصر، فقد وقع 
ّ
التّباين الكميّ الدّلالي بين طريقتيّ )إن

ستثناء بعد النّفي التّعبير عن جلّ المعاني الواردة فيها.
ّ

 حتّى احتملت طريقة الا

 .اجتماع أكثر من تركيب للقصر في آية واحدة له دوره في تصعيد المعاني مراعاة لحال المتكلم .5

وصيات
ّ
: الت

ً
: توص ي الدّراسة المختصين بعلم التّفسير بالعناية بالدّراسات البلاغية، التّي تعد أهمّ روافد الوقوف على الإعجاز البياني للقرآن ثانيا

غوية، وما ترمي إليه من لطائف المعاني.
ّ
راكيب الل

ّ
 الكريم، كما توص ي بجمع الخواص الدّلالية لمختلف الت

 
 

 

 والمراجعالمصادر 

 

 (. بيروت: دار إحياء التراث العربي.1)ط تهذيب اللغة.م(. 2001الأزهري، م. )

 (. بيروت: دار الكتب العلمية.1. )طروح المعانيه(. 1415الألوس ي، م. )

 مطبعة السعادة.(. مصر: 1. )طلتلخيص المفتاح للقزويني تقرير الشمس الإنبابي على شرح سعد الدين التفتازانيه(. 1313الإنبابي، م. )

 أطروحة دكتوراة، الجامعة الأردنية، عمّان. .أسلوب القصر في آيات الوعد والوعيدم(. 2017البريكات، د. )

 . )د.ط(. القاهرة: دار الكتاب الإسلامي.نظم الدرر في تناسب الآيات والسور البقاعي، إ. )د.ت(. 

 (. بيروت: دار إحياء التراث العربي. 1ط. )أنوار التنزيل وأسرار التأويلم(. 1997البيضاوي، ع. )

 (. بيروت: دار الفكر.1. )طمختصر المعانيه(. 1411التفتازاني، م. )

 (. بيروت: دار الكتب العلمية.1. )طكشاف اصطلاحات الفنون م(. 1996التهانوي، م. )

 ث العربي.(. بيروت دار إحياء الترا1. )طالكشف والبيان عن تفسير القرآنم(. 2002الثعلبي، أ. )

 . )د.ط(. بيروت: دار ومكتبة الهلال.البيان والتبيينالجاحظ، ع. )د.ت(. 

 (. بيروت: دار الكتاب العربي.1. )طدلائل الإعجاز في علم المعانيم(. 1995الجرجاني، ع. )

 (. بيروت دار الكتاب العربي.1. )طزاد المسير في علم التفسيره(. 1422ابن الجوزي، ع. )

 (. القاهرة: دار إحياء الكتب العربية.1. )طشرح نهج البلاغةيد، ع. )د.ت(. ابن أبي الحد

 مخطوط. /أسلوب الحصر في القرآن الكريم عند النحويين والبلاغيينالحطاب، 

 )د.ط(. بيروت: دار الفكر. البحر المحيط في التفسير.ه(. 1420أبو حيان الأندلس ي، م. )

 (. مصر: مطبعة الأمانة.1)ط القرآن الكريم وأسرارها البلاغية.أساليب القصر في ه(. 1406دراز، ص. )

 (. دمشق: دار اليمامة.4. )طإعراب القرآن وبيانهم(. 1994درويش، أ. )

 . )د.ط(. بيروت: المكتبة العصرية.حاشية الدسوقي على مختصر المعانيالدسوقي، م. )د.ت(. 

 (. بيروت: دار إحياء التراث العربي.3)ط مفاتيح الغيب=التفسير الكبير.م(. 1999الرازي، م. )

 (. مصر: مطبعة الآداب.1. )طنهاية الإيجاز في دراية الإعجاز في علم البلاغة وبيان إعجاز القرآنه(. 1317الرازي، م. )

 (. دمشق: دار القلم.1)ط المفردات في غريب القرآن.ه(. 1412الراغب الأصفهاني، ح. )

 (. بيروت: عالم الكتب.1. )طرآن وإعرابهمعاني القم(. 1988الزجاج، إ. )

 (. بيروت: دار الكتاب العربي.3. )طالكشاف عن حقائق غوامض التنزيلم(. 1987الزمخشري، م. )

 (. عمّان: دار الفكر.1. )طمعاني النحوم(. 2000السامرائي، ف. )

 تبة العصرية.(. القاهرة: المك1. )طعروس الأفراح شرح تلخيص المفتاحابن السبكي، أ. )د.ت(. 

 (. بيروت: مؤسسة الرسالة.1. )طتيسير الكلام الرحمن في تفسير كلام المنانم(. 2000السعدي، ع. )

 (. بيروت: دار الكتب العلمية.2. )طمفتاح العلومم(. 1987السكاكي، ي. )

 السمين الحلبي، أ. )د.ت(. الدر المصون في علوم الكتاب المكنون. )د.ط(. دمشق: دار القلم.

 . )د.ط(. مصر: الهيئة المصرية للكتاب.الإتقان في علوم القرآنم(. 1974لسيوطي، ع. )ا

 (. بيروت: دار الكتب العلمية.1. )طمعترك الأقران في إعجاز القرآن م(.1988السيوطي، ع. )



د  دراسات:
ّ
 8348، 2026، 6، العدد 53العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

13 

 (. مصر: مكتبة النهضة المصرية.12. )طالأسلوبم(. 2003الشايب، أ. )

 (. بيروت: دار الكتب العلمية.1. )طلحاشية على المطول ام(. 2007الشريف الجرجاني، ع. )

 (. القاهرة: مكتبة الآداب.2. )طالبلاغة العاليةم(. 1991الصعيدي، ع. )

 (. القاهرة: دار هجر.1)ط جامع البيان=تفسير الطبري.م(. 2001الطبري، م. )

 للنشر. . )د.ط(. تونس: الدار التونسيةالتحرير والتنويرم(. 1984ابن عاشور، م. )

 (.2)3( / بحث محكم، منهجية البحث في مقاصد السور القرآنية )سورة فصلت نموذجام(. 2018عبد القادر، م. )

 (. بيروت: دار الكتب العلمية.1. )طالمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيزه(. 1422ابن عطية الأندلس ي، ع. )

 (. بيروت: المكتبة العصرية.1)ط قائق الإعجاز.الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حه(. 1423العلوي، ي. )

 م(. مقاييس اللغة. )د.ط(. دمشق: دار الفكر.1979ابن فارس، أ. )

 (. الناشر: محمد علي بيضون.1)ط الصاحبي في فقه اللغة العربية.م(. 1997ابن فارس، أ. )

 )د.ط(. بيروت: دار الهلال. .العين)د.ت(.  .الفراهيدي، خ

 (. بيروت: دار الجيل.3. )طالإيضاح في علوم البلاغةت(. القزويني، م. )د.

 (. القاهرة: دار الشروق.23. )طفي ظلال القرآنم(. 2003قطب، س. )

 رسالة ماجستير. )د.ط(. عمان: الجامعة الأردنية. .آيات سجود التلاوة وعلاقتها بالوحدة الموضوعيةم(. 2022قنوت، ف. )

 (. مكة المكرمة: جامعة أم القرى.1. )طالكافية الشافيةشرح م(. 1982ابن مالك، م. )

 )د.ط(. بيروت: دار الكتب العلمية. )البيان والمعاني والبديع(. علوم البلاغةالمراغي، م. )د.ت(. 

 (. بيروت: دار صادر.3)ط .لسان العربه(. 1414ابن منظور، م. )

 (. الرياض: مكتبة المعارف.1. )طالمحرر الوجيز في عد آي الكتاب العزيزم(. 1988موس ى، ع. )

 (. مصر: مكتبة وهبة.2)ط دلالات التراكيب دراسة بلاغية.م(. 1987أبو موس ى، م. )

 (. دمشق: دار القلم.1)ط البلاغة العربية.ه(. 1416الميداني، ح. )

 ية.. )د.ط(. بيروت: المكتبة العصر جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديعالهاشمي، أ. )د.ت(. 

 (. بيروت: المكتبة العصرية.3)ط مغني اللبيب عن كتب الأعاريب.م(. 1991ابن هشام الأنصاري، ع. )

 
References 

 

Abd al-Qadir, M. (2018). Research Methodology in the Purposes of Qur’anic Chapters (Surat Fussilat as a Model) (Manhajiyat 

al-Bahth fi Maqasid al-Suwar al-Qur’aniyya) [Peer-reviewed Research] (Vol. 3, No. 2). 

Abu Hayyan al-Andalusi, M. (1420 AH). The Surrounding Sea in Interpretation (Al-Bahr al-Muhit fi al-Tafsir). (n.d. ed.). 

Beirut: House of Thought (Dar al-Fikr). 

Abu Musa, M. (1987). Significations of Structures: A Rhetorical Study (Dalalat al-Tarakib: Dirasah Balaghiyyah). (2nd ed.). 

Egypt: Wahbah Library (Maktabat Wahbah). 

Al-'Alawi, Y. (1423 AH). The Stylistic Wonders of Eloquence and the Sciences of Miraculousness (Al-Tiraz li Asrar al-Balagha 

wa 'Ulum Haqa'iq al-I'jaz). (1st ed.). Beirut: Modern Library (Al-Maktaba al-Asriyya). 

Al-Alusi, M. (1415 AH). The Spirit of Meanings (Ruh al-Ma'ani). (1st ed.). Beirut: The House of Scientific Books (Dar al-

Kutub al-Ilmiyya). 

Al-Azhari, M. (2001). Refinement of Language (Tahdhib al-Lugha). (1st ed.). Beirut: House of Reviving Arab Heritage (Dar 

Ihya al-Turath al-Arabi). 

Al-Baydawi, A. (1997). The Lights of Revelation and the Secrets of Interpretation (Anwar al-Tanzil wa-Asrar al-Ta'wil). (1st 

ed.). Beirut: The House of Reviving Arab Heritage (Dar Ihya al-Turath al-Arabi). 

Al-Biqa’i, I. (n.d.). The Arrangement of Pearls in the Harmony of Verses and Chapters (Nuzum al-Durar fi Tanasub al-Ayat wa 

al-Suwar). (n.d. ed.). Cairo: The House of Islamic Books (Dar al-Ketab al-Islami). 

Al-Breikat, D. (2017). Al-Qasr Style by "But" and "Exception" after Negation through "Ayat" about Life and Earth and 

Pleasures (Uslub al-Qasr fi Ayat al-Wa’d wa al-Wa’id) (Doctoral dissertation). The University of Jordan, Amman. 

Al-Dusuqi, M. (n.d.). Al-Dusuqi’s Gloss on the Summary of Meanings (Hashiyat al-Dusuqi 'ala Mukhtasar al-Ma'ani). (n.d. 

ed.). Beirut: Modern Library (Al-Maktaba al-Asriyya). 



 آية عبد الله الطهراوي، جهاد محمد النصيرات                                                                                                                                  ..                                               .التوجيه البلاغي لأسلوب القصر

14 

Al-Farahidi, Kh. (n.d.). The Book of Al-Ayn (Kitab al-‘Ayn). (n.d. ed.). Beirut: House of Al-Hilal (Dar al-Hilal). 

Al-Hashimi, A. (n.d.). Jewels of Rhetoric in Meaning, Elocution, and Stylistics (Jawahir al-Balaghah fi al-Ma'ani wa-al-Bayan 

wa-al-Badi'). (n.p.). Beirut: al-Asriyyah Library (al-Maktabah al-Asriyyah). 

Al-Hattab, A. The Style of Exclusivity in the Qur’an According to Grammarians and Rhetoricians (Uslub al-Hasr fi al-Qur’an 

al-Karim ‘inda al-Nahwiyeen wa al-Balagheen) [Manuscript]. 

Al-Inbabi, M. (1313 AH). The Explanation of Al-Shams Al-Inbabi on Sa'd al-Din al-Taftazani’s Commentary of Al-Qazwini’s 

Summary of al-Miftah (Taqrir al-Shams al-Inbabi 'ala Sharh Sa'd al-Din al-Taftazani li-Talkhis al-Miftah li-Qazwini). (1st 

ed.). Egypt: Al-Sa'ada Press. 

Al-Jahiz, A. (n.d.). The Eloquence and Demonstration (Al-Bayan wa al-Tabyin). (n.d. ed.). Beirut: Dar wa Maktabat al-Hilal. 

Al-Jurjani, A. (1995). The Indications of Miraculousness in the Science of Meanings (Dala'il al-I'jaz fi 'Ilm al-Ma'ani). (1st ed.). 

Beirut: The House of Arab Books (Dar Alkitab Alarabe). 

Al-Maraghi, M. (n.d.). The Sciences of Eloquence (al-Balaghah) (al-Bayan wa-al-Ma'ani wa-al-Badi'). (n.p.). Beirut: The 

House of Scientific Books (Dar al-Kutub al-Ilmiyyah). 

Al-Maydani, H. (1416 AH). Arabic Rhetoric (al-Balaghah al-Arabiyyah). (1st ed.). Damascus: House of the Pen (Dar al-

Qalam). 

Al-Qazwini, M. (n.d.). Clarification in the Sciences of Eloquence (Al-Idah fi ‘Ulum al-Balagha) (3rd ed.). Beirut: House of 

Generations (Dar al-Jil). 

Al-Raghib al-Isfahani, H. (1412 AH). The Vocabulary of the Qur’an (Al-Mufradat fi Gharib al-Qur'an). (1st ed.). Damascus: 

House of the Pen (Dar al-Qalam). 

Al-Razi, M. (1317 AH). The Ultimate Conciseness in Understanding the Miraculous Nature of the Qur’an in Rhetoric (Nihayat 

al-Ijaz fi Dirayat al-I'jaz fi 'Ilm al-Balagha wa Bayan I'jaz al-Qur'an). (1st ed.). Egypt: Arts Press (Matba’at al-Adab). 

Al-Razi, M. (1999). The Keys of the Unseen = The Great Interpretation (Mafatih al-Ghayb = Al-Tafsir al-Kabir). (3rd ed.). 

Beirut: House of Reviving Arab Heritage(Dar Ihya al-Turath al-Arabi). 

Al-Sa’di, A. (2000). The Facilitator of Gracious Words in the Interpretation of the Noble Word (Taysir al-Kalam al-Rahman fi 

Tafsir Kalam al-Mannan). (1st ed.). Beirut: Mu’assasat al-Risala (Al-Resalah Foundation). 

Al-Sa’idi, A. (1991). The High Eloquence (Al-Balagha al-Aliyya). (2nd ed.). Cairo: (Maktabat al-Adab) Library of Literature. 

Al-Sakkaki, Y. (1987). The Key to the Sciences (Miftah al-Ulum). (2nd ed.). Beirut: The House of Scientific Books (Dar al-

Kutub al-Ilmiyya). 

Al-Samarrai, F. (2000). The Meanings of Grammar (Ma'ani al-Nahw). (1st ed.). Amman: House of Thought (Dar al-Fikr). 

Al-Samin al-Halabi, A. (n.d.). The Precious Pearl in the Sciences of the Concealed Book (Al-Durr al-Masun fi 'Ulum al-Kitab 

al-Maknun). (n.d. ed.). Damascus: House of the Pen (Dar al-Qalam). 

Al-Sharif al-Jurjani, A. (2007). The Gloss on Al-Mutawwal (Al-Hashiya 'ala al-Mutawwal). (1st ed.). Beirut: (Dar al-Kutub al-

Ilmiyya) The House of Scientific Books. 

Al-Shayib, A. (2003). The Style (Al-Aslub). (12th ed.). Egypt: Egyptian Renaissance Library (Maktabat al-Nahda al-Misriyya). 

Al-Suyuti, A. (1974). The Mastery in the Sciences of the Qur’an (Al-Itqan fi 'Ulum al-Qur'an). (n.d. ed.). Egypt: Egyptian Book 

Organization (Al-Hay’a al-Misriyya lil-Kitab). 

Al-Suyuti, A. (1988). The Contest of Equals in the Miraculousness of the Qur’an (Mu'tarak al-Aqran fi I'jaz al-Qur'an). (1st 

ed.). Beirut: The House of Scientific Books (Dar al-Kutub al-Ilmiyya). 

Al-Tabari, M. (2001). The Compendium of Elucidation = Al-Tabari’s Commentary (Jami’ al-Bayan = Tafsir al-Tabari). (1st 

ed.). Cairo: (Dar Hajr) Hajr Publishing House. 

Al-Taftazani, M. (1411 AH). Summary of Meanings (Mukhtasar al-Ma'ani). (1st ed.). Beirut: House of Thought (Dar al-Fikr). 

Al-Tahanawi, M. (1996). Dictionary of Art Terms (Kashshaf Istilahat al-Funun). (1st ed.). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyya. 

Al-Tha’alibi, A. (2002). The Unveiling and Clarification in the Interpretation of the Qur’an (Al-Kashf wa al-Bayan ‘an Tafsir 

al-Qur’an). (1st ed.). Beirut: The House of Reviving Arab Heritage(Dar Ihya al-Turath al-Arabi). 

Al-Zajjaj, I. (1988). The Meanings and Grammar of the Qur’an (Ma’ani al-Qur'an wa I'rabuh). (1st ed.). Beirut: World of 



د  دراسات:
ّ
 8348، 2026، 6، العدد 53العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجل

15 

Books (Alam al-Kutub). 

Al-Zamakhshari, M. (1987). The Unveiler of the Hidden Truths of Revelation (Al-Kashshaf 'an Haqa'iq Ghawamid al-Tanzil). 

(3rd ed.). Beirut: House of Arab Books (Dar al-Kitab al-Arabi). 

Daraz, S. (1406 AH). Styles of Exclusivity in the Qur’an and Their Rhetorical Secrets (Asalib al-Qasr fi al-Qur’an al-Karim wa 

Asraruha al-Balaghiya). (1st ed.). Egypt: Al-Amanah Press (Matba’at al-Amanah). 

Darwish, A. (1994). Grammar and Interpretation of the Qur’an (I'rab al-Qur'an wa Bayanuh). (4th ed.). Damascus: House of 

Al-Yamama (Dar al-Yamama). 

Ibn Abi al-Hadid, A. (n.d.). Commentary on Nahj al-Balagha (Sharh Nahj al-Balagha). (1st ed.). Cairo: The House of Reviving 

Arabic Books (Dar al-Kutub al-Ilmiyya). 

Ibn al-Jawzi, A. (1422 AH). Provisions for the Wayfarer in the Science of Interpretation (Zad al-Masir fi 'Ilm al-Tafsir). (1st 

ed.). Beirut: The House of Arab Books (Dar Alkitab Alarabe). 

Ibn al-Subki, A. (n.d.). The Bride of Joys: Commentary on the Summary of Al-Miftah (‘Arus al-Afrah Sharh Talkhis al-Miftah). 

(1st ed.). Cairo: Modern Library (Al-Maktaba al-Asriyya). 

Ibn Ashur, M. (1984). Liberation and Enlightenment (Al-Tahrir wa al-Tanwir). (n.d. ed.). Tunis: Tunisian Publishing House 

(Al-Dar al-Tunisiyya lil-Nashr). 

Ibn 'Atiyyah al-Andalusi, A. (1422 AH). The Concise Clarifier in the Interpretation of the Noble Book (Al-Muharrar al-Wajiz 

fi Tafsir al-Kitab al-'Aziz). (1st ed.). Beirut: The House of Scientific Books (Dar al-Kutub al-Ilmiyya). 

Ibn Faris, A. (1979). The Standards of Language (Maqayis al-Lugha). (n.d. ed.). Damascus: House of Thought (Dar al-Fikr). 

Ibn Faris, A. (1997). The Sahib on the Jurisprudence of Arabic Language (Al-Sahibi fi Fiqh al-Lugha al-'Arabiyya). (1st ed.). 

Muhammad Ali Baydoun (Publisher). 

Ibn Hisham al-Ansari, A. (1991). The Sufficient Guide Beyond Syntax Books (Mughni al-Labib 'an Kutub al-A'arib). (3rd ed.). 

Beirut: al-Asriyyah Library (al-Maktabah al-Asriyyah). 

Ibn Malik, M. (1982). Explanation of al-Kafiyah al-Shafiyah (Sharh al-Kafiyah al-Shafiyah). (1st ed.). Mecca: Umm al-Qura 

University. 

Ibn Manzur, M. (1414 AH). Lisan al-Arab. (3rd ed.). Beirut: House of Sader (Dar Sader). 

Musa, A. (1988). The Concise Exegesis on Counting the Verses of the Glorious Book (al-Muharrar al-Wajiz fi 'Add Ay al-Kitab 

al-Aziz). (1st ed.). Riyadh: House of Knowledge (Maktabat al-Ma'arif). 

Qanoot, F. (2022). Verses of Prostration in Recitation and Their Relation to Thematic Unity (Ayat Sujud al-Tilawah wa-

Alaqatuha bil-Wahdah al-Mawdu'iyyah) / Master’s Thesis. (1st ed.). Amman: University of Jordan. 

Qutb, S. (2003). In the Shade of the Qur’an (Fi Zilal al-Qur'an). (23rd ed.). Cairo: Dar al-Shorouk. 

 


