

# The Presence of Palestinian Female Visual Artist in New Media Arts: Map's Iconography, Diaspora's Memory, and Aesthetics of Identity

Mohammed Baker Mohammed Al-Abbas \* 🕩



Department of Visual Arts, Faculty of Art and Design, the University of Jordan, Amman, Jordan.

Received: 23/3/2022 Revised: 13/7/2022 Accepted: 15/8/2022 Published: 30/9/2023

\* Corresponding author: m.alabbas@ju.edu.jo

Citation: Al-Abbas, M. B. M.. (2023). The Presence of Palestinian Female Visual Artist in New Media Arts: Map's Iconography, Diaspora's Memory, and Aesthetics of Identity. Dirasat: Human and Social Sciences, 50(5), 437-455. https://doi.org/10.35516/hum.v50i5.8 <u>72</u>



© 2023 DSR Publishers/ The University of Jordan.

This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY-NC) license https://creativecommons.org/licenses/b v-nc/4.0/

#### **Abstract**

**Objectives**: This paper aims to investigate the Palestinian women's experience in new media arts by analyzing the creative process of three Palestinian female artists. Driven by an aesthetic attitude that deconstructs the elements of Visual Culture in Popular Media and then reconstructs them in new creative media.

Methods: The current research philosophy utilizes a meta-critical analysis to investigate the authorship of the artists' aesthetic attitude towards media representing Palestinian symbolisms/narratives in the displacement spaces that create visual impacts on their contemporary artistic practices. Accordingly, the methodology employs a meta-critical Qualitative Content Analysis that re-connects map iconographies in the artworks with the artists' individualities as they respond to their visual environments.

Results: The artists focused on the map iconographies in contemporary Palestinian arts to exclude the contents of mainstream media as the addressed female artists deconstruct and reconstruct the symbolisms of the Palestinian issue and its connotations through new creative media. In the twentyfirst century, expressing identity is a social action practiced elevating communal harmony and peace. In comparison, the expression of identity is an act of cultural resistance among Palestinian

Conclusions: The impact of this study is present through the significance of Palestinian women's art as a contemporary research subject. This subject manifested significant implications in research and academic experimentation as Palestinian artists stood aesthetically and culturally to prevent the occupier's actions of iconoclasm against Palestinian heritage.

Keywords: Palestinian contemporary art, visual media, creative media, criticism of art & communication media, palestinian aesthetics, sociology & psychology of visual arts.

# حضور الفنانة التشكيلية الفلسطينية في فنون الميديا الجديدة: أيقونة الخريطة وذاكرة الشتات وجمالية الهوية

محمد بكرمحمد العباس\*

قسم الفنون البصرية، كلية الفنون والتصميم، الجامعة الأردنية، عمان، الأردن.

#### ملخّص

الأهداف: استكشاف تجربة المرأة الفلسطينية في فنون الميديا الجديدة بواسطة تحليل العملية الإبداعية لثلاث فنانات فلسطينيات. وهذا ضمن موقف جمالي قائم على تفكيك عناصر الثقافة البصربة في الميديا الشائعة ثم إعادة تكوبها في وسائط إبداعية جديدة.

المنهجية: تعتمد فلسفة المنهجية في هذا البحث على تحليل "ما -بعد- نقدي" لموقف الفنان/ المؤلف الجمالي من الميديا التي تُركّب الواقع الفلسطيني وتساهم في تشكيل هوبته الإنسانية في فضاءات الإنزباح/ النزوح/ الشتات وانعكاساتها في العمل الفني. لقد وَظَّفت المنهجية تحليلاً ناقدًا ونوعيًا يعيد إنشاء الروابط بين أيقونة الخربطة في الأعمال الفنية وذاتية الفنانات في أثناء استجابتهن للبيئة البصرية والميديا من حولهن، بينما تُركِّز منهجية التحليل النوعي على رمزية الخريطة والشتات والهوبة.

النتائج: كشفت هذه الورقة أن أيقونات الخربطة التي تظهر في تجارب الفنانة الفلسطينية المعاصرة تستبعد محاكاة المحتوى الإعلامي عبر الميديا التقليدية بأنواعها، حيثما تعتمد التجربة النسائية في الـفـن الـفلسطيني على عملية تفكيك وإعادة بناء ما -بعد- نقدية لرموز القضية ودلالاتها بواسطة ميديا إبداعية جديدة. وعَكَمَت التجارب الفنية الهوبات والذكربات المتزامنة مع تجربة الإنزباح والشتات من وجهات نظر إبداعية متنوعة. في حين يتجلى أثر الدراسة في المجتمع الأكاديمي لدى عرض فن المرأة الفلسطينية كحالة بحثية جمالية معاصرة ذات دلالات هامة بحثيا؛ لأن التعبير عن الهوبة النسوبة في القرن الواحد والعشرين مازال فعل ثقافي مُقاوم عند الفنانات الفلسطينيات تحديدًا.

التوصيات: تُقدّم هذه الورقة البحثية توصية للفنانين والنقاد للتركيز على القيم الجمالية والتربوبة لوقفة الفنانة الفلسطينية لمنع المُحتل من محاكاة أيقونة الارض لإقحام هوبته فها دون أصحابها الحقيقيين. فبينما يبحثُون في الهوبة، كسياق إجتماعي يُعزبز الإنسجام والسلام المجتمعي، أيقنت الفنانة الفلسطينة قضيتها بذاتية واضحة لمناهضة الاحتلال والتغلب عليه جماليًا وثقافيًا وأمام مجتمع العولمة الفني. الكلمات الدالة: الفن الفلسطيني المعاصر ، الميديا البصرية ، الوسائط الإبداعية ، نقد وسائيط البفن والتواصل ، الإستَطيقا الفلسطينية ، سوسيولوجيا وسايكولوجيا الفنون البصربة. حضور الفنانة التشكيلية الفلسطينية...

#### المقدمة:

ركّزت هذه الورقة البحثية على تحليل جماليات استحضار القضية الفلسطينية ضمن مجموعة محددة من الأعمال الفنية لثلاث فنانات فلسطينيات أنْجَزَنها عبر وسائط إبداعية جديدة ومختلفة عن المألوف. ففي سياق تجديدي للشكل والمضمون، قُمن الفنانات بإبداع تكوينات بصرية من خلال توظيف وسائط إبداعية جديدة على صعيد الشكل. أما المضمون المُقَدم في الأعمال الفنية، فقد أعاد تفكيك وتركيب الموضوعات والمضامين التي ترمز وتدل على القضية الفلسطينية، ولكن من خلال تكريس صورة الأشياء الموجودة على سجيتها في الحياة المعاصرة إما ضمن فضاءات "شخصية" أو "عامة" (مخوّل وهون، 2020). وهذه النقطة تحديدا تشكل أهمية هذه الدراسة التي تسلط الضوء على تمثلات القضية الفلسطينية من منظور الفنانات النساء وكيفية تركيبهن لرموز بصرية غير مألوفة لتنتمي إلها قضيتهن الأساسية في الفن المرئي. فضمن الإطار المحدد لهذه الدراسة، تعتمد جماليات "فن المرأة" —بما يشمل تجانس ما هو أنثوي ونسائي- على ممارسات الفن المعاصر التي توظف الوسائط الإبداعية الجديدة، حيث يركز التأويل المرئي هنا على تحليل جماليات فن المرأة تحديدا.

في هذه الورقة البحثية سيتناول التحليل أعمالا فنية اقتبست عناصر مختلفة من محيط الإنسان المنزلي مثل الكراسي والصابون والأواني والكتب. وهنا تحديداً يبرز عنصر مرئي من بيئة الإنسان الفلسطيني، ألا وهو خارطة فــلـسطين التاريخية التي تظهر كـأيــقونـة على جدران المنازل والمدارس كما تظهر أيضا في الوسـط الـبصري اليومي للإنسان الفلـسـطيني (مخوّل وهون، 2020). وتهدف هذه المقاربة في سياق البحث الحالي إلى عرض مستويات الروابط المجازية والسردية للذّكُرَبَات الشخصية كخامة استقصائية بحثية مقدمة من خلال الأعمال الفنية التي استخدمت أيقونة الخارطة ضمن تكوينها البصري والرمزي. لقد أعادت "الوسائط المختلفة" والأعمال الفنية "التركيبية" استنتاج المفاهيم الخاصة بالأعمال الفنية التي اعتبرت القضية الفلسطينية من خلال الكتابة التلقائية للنصوص القضية الفلسطينية من خلال الكتابة التلقائية للنصوص وبُقع الألوان العفوية والتفاعل الأدائي مع الجماهير. هذه أمثلة من الوسائط المختلفة، فقد يصبح الجمهور وسيطا للعمل الفني الأدائي، كما أن النصوص قد تتحول إلى وسيط فني في أعمال فنية بصرية معاصرة ضمن المساحات الإبداعية التي انصهرت فيها آثار هوية الفنان. يحتوي المستوى المرؤي على نماذج متعددة من الرموز الأنثوية/النسائية، إلى جانب المستوى المجازي، الذي أظهر التجارب الجمالية للهوية الفلسطينية النسوية.

## 2. قضية البحث والتساؤل المُلحّ:

شتّت الاحتلال الفلسطينيين وقسّم أراضهم ومدنهم، مما دفعهم إلى المُهجر بحثا عن حياة آمنة. فيما أدت الهزيمة السياسية والواقع الاجتماعي المُنتكِس إلى نشوء اتجاه فني عند الفنانين الفلسطينيين والأردنيين والعرب يحمل رسالة ضد الاحتلال بجميع أنواعه (الهاشمي وخريس، 2021). فالحفاظ على المُنتج الجمالي والتراثي الفلسطيني التاريخي والمعاصر ومناهضة جميع ممارسات التطهير العرقي والثقافي من قِبل الاحتلال هو القضية الأسمى من حيث الرؤية والمهمة للبحوث الأكاديمية في مسائل القضية الفلسطينية على اختلاف أشكالها ومضامينها (عناني، 2019؛ كراجة، 2021؛ الملكي وتماري، 2021؛ مخوّل وهون، 2020).

والمشكلة، التي تدعو للبحث والتقصي الناقد، تكمن هنا في نظرة المجتمع الأكاديمي إلى الإبداع الفلسطيني على أنه ردة فعل —مجرّدة/فقط- تجاه الاحتلال. لذلك يوضّع المبدع الفلسطيني في "إطار التحليل السطعي" مُسبق الإعداد. وبالتالي، امتدت مـشكلة التـسطيـح هـنده في الـخـطـاب الأكاديـي عبر حقول معرفية مختلفة عند تحليل الميديا الإبداعية الفلسطينية من الأدب والفنون البصرية والأدائية. هذه الحالة بحاجة مُلحة للتحليل البعدي (Meta-Analysis)، وللـنـقـد الـبـغـدي (Meta-Criticism) بهدف عرض الأبعاد الواقعية لحقيقة الإبداع الفلسطيني من "منظور تحليلي أكاديمي" بأخذ الواقع الاجتماعي بعين الاعتبار كخلفية ذات أثر في المنتج المجرّدة/فقط- تجاه الاحتلال. بل يتقدم أكثر إلى ما بعد هذا الطرح المألوف أدبيا ليُحلل ويُسْتَكُشُف ذاتية الفنان وانعكاساتها السوسيولوجية والسايكولوجية. فمن منطلق أن الإبداع الفلسطيني هو أبعد من أن يكون ردة فعل ليُحلل ويُسْتَكُشُ فذاتية الفنان وانعكاساتها الموسيولوجية والسايكولوجية. فمن منطلق أن الإبداع الفلسطينية من كونها موجودة ضمن السياق فقط- تجاه الاحتلال، يجب أن تتطور رؤية المجتمع الأكاديمي —العربي والعالمي- للمبدع أو للمبدعة الفلسطينية من كونها موجودة ضمن السياق السياسي الاجتماعي للقضية الفلسطينية —فقط-، إلى كونها مبدعة ولها ذاتية متفردة على مستوى من الإبداع يقترن مع المقاييس العالمية المعروضة في المحافل الدولية من قبل الفنانات والأقران من الأقاليم والثقافات الأخرى.

لا يُهُمش البحث الحالي آثار الواقع الاجتماعي/السياسي/الثقافي المُعاش من قبل الفنانة الفلسطينية. بل يقوم بالتركيز عليه أكثر لتعميقه وتحليله سوسيولوجياً وسايكولوجياً. فالخلفية الاجتماعية هي منطلق الدراسة وأدبها السابق، إلا أن الدراسة تتعمق أبعد من ذلك بواسطة فلسفات علم سوسيولوجياً وسايكولوجياً. فالخلفية الاجتماعية هي منطلق الدراسة وأدبها السابق، إلا أن الدراسة تتعمق أبعد من ذلك بواسطة فلسفات علم التحليل الجتماعي الاجتماعي التحليل نفسي (Psycho-Analysis) ما بين سياقات التحليل الاجتماعي لتسليط الضوء على ذاتية الفنانة على نحو متخصص أكثر.

وهذه قضية بحثية بحد ذاتها. وستكون محاولة الاستقصاء في إبداع المرأة الفلسطينية "لما هو أبعد من واقعها الاجتماعي" لاستكشاف تجربتها الجمالية عبارة عن محاولة غير تقليدية، نظرا إلى الأدب البحثي المكتوب في هذا الموضوع. وهذه المحالية عبارة عن محاولة غير تقليدية، نظرا إلى الأدب البحثي المكتوب في هذا الموضوع.

الاجتماعي بحاجة إلى بناء منهجية (ميثودولوجيا) خاصة لهذا الهدف البحثي.

لتلبية هذا التساؤل المُلِح، والوفاء بحاجة المعرفة الأكاديمية إلى ما هو أبعد من وصف أو تحليل الهَويُات السياسية والاجتماعية للفنانات الفلسطينيات. وَضَعَت هذه الورقة البحثية تساؤلاتها في النقاط التالية:

أ) هل المرأة الفلسطينية مبدعة بذاتها، أم كان للسياق الاجتماعي/السياسي القصري دورا في تسليط الضوء عليها.

ب) هل استطاع الإنتاج الجمالي المعاصر الذي قدمه المبدعون الفلسطينيون عبر مسيرة ممتدة جغرافيا وأيدولوجيا أن يصنع ظاهرة جمالية يمكن تسميتها بالاستَطيقا الفلسطينية. فهذه المسيرة امتدت عبر الخرائط المختلفة سفراً/ شتاتاً/ لجوءً/ نزوحاً/ هروباً، كما امتدت أيدولوجيا عبر أفكار جمالية/ غربية/ شرقية/ وطنية/ قومية/ دينية/ كونيّة/ محليّة.

ت) إلى أي مدى يمكن عرض فن المرأة الفلسطينية على أنه حالة بحثية/ فنية/ جمالية متفردة بحد ذاتها، وضمن سياق الواقع الاجتماعي الفلسطيني المعاصر.

ث) ما مدى تأثير الميديا على وعي وإدراك الفنانات الفلسطينيات المولودات خارج الواقع الاجتماعي الفلسطيني في المهجر، وهل كانت الميديا مصدرا مركزيا في تشكيل هوباتهن الثقافية.

ما هي الرؤية الجمالية المشتركة. وهل هناك ثقافة بصرية شعبية (phenomenological foundation) يمكن أن تشكل أساسا ظَاهِرَاتِي (phenomenological foundation) لذاكرة مشتركة بين الفنانين الفلسطينيين، ضمن مساءلتهم الدائمة لقضية الهوية المُلحة. هل تفكيك البعد الفردي عن البعد الجمعي هام بحثيا. لكن ما هو تأثير الإشكالية الفردية عند الفنان/الفنانة، فهل التركيز على "موضوع" ذاتيته/ها المبدعة لا ذاتية الأخرين يعد "موضوعا ذو أهمية بحثية" حتى لو كان الأخرون ينتمون جماليا/فنيا/اجتماعيا من حيث الذاكرة إلى نفس القضية. وكيف تصدت الاستَطيقا الفلسطينية لثقافة الاحتلال الاستعمارية وسردياتها المزيفة، وكيف جرّدت الفنانة الفلسطينية المُحتل بصرياً من رموز الأرض والتراب الفلسطيني.

#### 3. هدف الدراسة:

من منظور شمولي، يهدف البحث الحالي إلى تـطوير الإدراك المعرفي الجمالي لدى الجمهور العربي المتلقي للفنون البصرية المهتم في الفن الفلسطيني المعاصر وفن المرأة. وجاء البحث الحالي باللغة العربية للوفاء بهذا الهدف، نظرًا إلى ما يلاحظه المجتمع الأكاديمي العربي من تـفـاوت ما بين الأدب النقدي المكتوب باللغة العربية والآخر المكتوب بالإنجليزية في الموضوع المستهدف. حيث يبرُز —وعلى نحو واضح- الأدب باللغة الإنجليزية وخصوصا من كُتّاب عرب عاشوا في المهجر (مخوّل وهون، 2020).

إن فهم المتلقي للتطورات الموضوعية أو المفاهيمية في الفنون البصرية المعاصرة يعتمد على ربط الفن على نحو متقاطع/متبادل/تفكيكي/تركيبي مع البناء المعرفي للمشاهدين حول الفلسفات الجمالية المترابطة مع العمل الفني البصري. وهذا ينطبق في سياقات هذه الورقة البحثية على مفاهيم "فنون المرأة المعاصرة" و "جماليات الواقع الفلسطيني الراهن في فنهن" بالإضافة إلى ما يعرف بفلسفات "النقد النسوي".

أما من منظور أدق، فتهدف هذه الورقة البحثية إلى تحليل تكوينات هذه المفاهيم شكليا وموضوعيا في أعمال الفنانات الفلسطينيات. وعلى هذا الأساس، قمن الفنانات الثلاثة موضوع هذا البحث في هذه الورقة وهن إملي جاسر وعريب طوقان ومنى حاطوم بتقديم استحضارات متنوعة للمسألة الفلسطينية عبر وسائط متعددة امتدت من استخدام الجسد البشري إلى الخرائط التي رسمت على مواد مختلفة لاستحضار رمزيات متقاربة للجغرافيا والمجتمعات. فبرغم هذا السياق التفكيكي، يرتبط إدراك الرمزية الفلسطينية بالاستحضار الشكلي والموضوعي للتكوينات البصرية في الأعمال الفنية. فقد عبر الفنانون البصريون المعاصرون عن تمثيلات ثقافية لجماليات متخيلة وقدموا انعكاسات مرئية ومجازية لها تتقارب مع الواقع عبر صياغات متنوعة للوسيط الشكلي، والمحتوى الموضوعي في عمل فني ثابت على مبدأ استحضار المسألة الفلسطينية. لقد استخدمن الذكريات والتمثلات الأنثوية/النسوية في التراكيب التصويرية لعرض المسألة فلسطينية بالألوان والخطوط والحركات، في حين أن الموضوعات الرمزية للأعمال الفنية ترمز السوالية السويات والسرديات السمختلفة السمنقولة عبر وسائط الإعلام والسفن وضمن أطر الشقافة الشعبية بياه والمواكات، والموريات والسرديات المختلفة السمنولية عبر وسائط الإعلام والسفن وضمن أطر الشقافة الشعبية بياه والموريات والسرديات المختلفة المنتقولة عبر وسائط الإعلام والموريات والسرديات المختلفة المنتحيات المنتولة عبر وسائط الإعلام والمؤلفة وضمن أطر الشقافة الشعبية المنتولة عبر وسائط الإعلام والمؤلفة الشعبية المنتولة عبر وسائط الإعلام والمؤلفة وضمن أطر الشقافة الشعبية والمنافقة الشعبية والمرابعة والمؤلفة الشعبية والمؤلفة الشعبية والمؤلفة والمؤل

#### 4. أهمية الدراسة في التركيز على فنون المرأة:

هناك فجوة معرفية ناتجة عن غياب فنون المرأة عن الأبحاث في مجالات العلوم الاجتماعية والإنسانية المنجزة باللغة العربية تحديداً، كما يُلاحظ أيضا غياب فلسفة الجمال النسوية عن البحث في مجالات الفنون البصرية العربية. لذلك تعتمد أهمية هذه الدراسة على تَخصُّصِيَّما في تحديد الموضوع والعينة المختارة للتحليل. حيث بني الإطار المُحدد للدراسة (Study Scope) على اختيار الفنانات الفلسطينيات المقيمات في الشتات واللاتي لهن مشاركات في نشاطات فنية عالمية مثل بينالي البندقية وبينالي دوكيومنتا وبينالي إستانبول وبينالي الشارقة وبينالي سنغافورة. كما تعتمد أيضا أهمية الدراسة على فلسفة التحليل الجمالي للأعمال الفنية للمرأة ضمن إطار يظهر استَطيقا الفن الفلسطيني من منظور نسوي.

كما ذكرت الورقة البحثية الحالية في الفقرة السابقة، هناك لـ "منجز المرأة الجمالي" غيابين. الأول هو الغياب عن أبحاث العلوم الانسانية

والاجتماعية على نحو عام، والثاني هو الغياب عن البحث النسوي في الفنون البصرية على نحو خاص. هنا بالتحديد، تستوي دراسة الأعمال الفنية للمرأة الفلسطينية ذات أهمية واضحة لِشَغرِ هذا الغياب في البحث العربي ضمن العلوم الإنسانية والاجتماعية، وذات بُعد متخصص في الأبحاث النسوية العربية. لذلك يرتكز هذا البحث على تحليل تمثلات القضية الفلسطينية في الوسائط الابداعية الجديدة، في إطار "إعادة-إبداعي" للرموز المألوفة مثل الخريطة والشجرة وخيمة اللجوء. ولكن عبر تفكيك وإزاحة وإعادة بناء لتكوين بصري في سياقات سردية جديدة.

#### المنهجية النوعية/الناقدة المستخدمة في الدراسة:

## أ) مقدمة المنهجية:

في أبحاث الـفن الـمعاصر، تعد المنهجيات من أنظمة الـدراسة والاستكشاف الرئيسية التي تتقدم في تحليل ذاتية الإبداع وموضوعية المعرفة الجمالية. حيثما يُركِّب الباحثون منهجيات نـوعية لدراسة الوسائط الفنيـة شكلا ومضمونـا (Wimpenny, 2014; وفقا لما سبق، ترتكز المنهجية في الورقة البحثية الحالية على التحليل النوعي لتفكيك المكونات الشكلية أو الرمزية أو كلاهما في العمل الفني. الذي تحدده الدراسة كوحدة تحليل ونقد للوصول إلى النتائج البحثية. لذلك، يصبح لهذا الـبحـث الـنـتوعي أهـمـيـة مُـعـتـبرة حيثما تنعكس القيمة الجمالية للفنون المعاصرة في الأعمال الفنية. أما الـمحـدد الـرئـيسي للـدراسة الحالية فهو وحـدة التـحليـل، وهـي الـعـمـل الـفـنـي نـفسـه. لقد حدد المؤلف/البـاحث الأعمـال الـفنية، مـن خلال طريقة الاختيـار العَمـدي أو الاختيار الهادف (purposive sampling)، مجـموعةً مـن الأعمـال الـفنية التـي تعكس أشـكال ومـضامين تعبر عـن قضية سيـاسيـة/اجـتماعية/ثـقـافية/وجوديـة باستخدام وسـائط إبـداعية جـديـدة (2001) الباحثة في فلسفة المنهجية العلمية وتقول:

إذ تؤكد الإبستمولوجيا النسوية على الذاتية، تأتي الميثودولوجيا النسوية للتحدث عن بحث يدفعه الحب، وبدلاء من تنحية الذات بعيدا عن العلم يمكن استغلال الذات كأداة للفهم... الميثودولوجيا التقليدية تركز على العقل والحواس، وقد تضيف الخيال والحدس. لكن ماذا عن الشعور والإحساس والعاطفة والوجد والانفعال والتذوق والاستمتاع والمعايشة والعلاقات مع الزملاء ومع المؤسسة العلمية ...النسوية ترى أن يؤخذ كل هذا أيضا في الاعتبار إذا رمنا تفسريًا متكاملا للمنهج العلمي. تتفق الميثودولوجيا النسوية على تعددية المناهج العلمية المأخوذة من بول فيري آبند، وفقًا للسياقات وموضوع البحث وأيضا "وفقا لتوجهات" الباحثين. وعلى نحو عام تُحبذ الميثودولوجيا النسوية النظرة المحدثة للمنهج العلمي...وإذا عدنا إلى دأب النسوية المبدئي على تويض كل تراتب هرمي، وجدنا الميثودولوجيا النسوية أميل لتقدير الملاحظة بدلا من عيّما أدنى من التجربة. وبالتالي يدافعن عن دور سببقى دائما في المنظومة العلمية للعلوم الوصفية، بدلا من الهجوم عليها بوصفها أدنى قيمةً من العلوم التفسريية أو البحتة. وإذا كان سؤال الميثودولوجيا التقليدي عن الإجراءات التي نتبعها لاكتساب المعرفة العلمية، فإن الميثودولوجيا النسوية تغوص في أعماق هذه الإجراءات على مستوى الممارسة العلمية الفعلية الحيدة اليومية والمشكلات الاجتماعية العينية التي جرى العرف الفلسفي الأكاديمي على تجاوزها... وارتبطت بقضايا حقوق الإنسان والعنصرية وحقوق الضعفاء والمعاقين وحقوق الحيوان والبيئة... وعلى هذا تبدو فلسفة العلم النسوية فلسفة تطبيقية على الأصالة، على أن أهم تطبيقيات فلسفة العلم النسوية إنما هو الاشتباك العميق مه مشكلة البيئة (الخولي، 2018).

#### ب) مبررات إختيار الفنانان الثلاثة:

في علوم المناهج البحثية (research methodologies) -أو في ترجمة أخرى- في مدارس الميثودول وجيا المختلفة، هناك اتجاه عام نحو معرفة الحقيقة بموضوعية وتجرد دون استحضار مسبق لها. ولذلك، هناك من الباحثين من يؤكد وجوب إختيار عينات البحث على نحو عشوائي أو غير قصدي حتى تتوافق نتائج البحث مع السغاية الأسمى وهي الموضوعية (Cohen, Manion and Morrison, 2007; Sharma, 2017).

لكن النُقاد، في حقول العلوم الإنسانية والإجتماعية، كان لهم وجهة نظر تُخالف موضوعية العلم الجامدة، وتتضامن مع طبيعة الابداع المتحررة من أطاريح العلم المُقيَّدة بالموضوعية. لقد طرحوا وجهة نظر ما بعد نقدية أو ما بعد تحليلية لتختبر وجهة النظر السابقة التي تربط الموضوعية بطريقة اختيار العينات. حيث كان لهم إحتمالات مختلفة تُراعي طبيعة التنوع في الابداع السبشري. عندما عرضوا مفاهيمهم في تحليل العمل الفني أو الأدبي بعد أنَّ المبدع/المؤلف/الفنان هسو السمصدر الأول لسمضمون ومعنى العمل الابداعي، حيث عادلوا معنى النص مسع "نسيسة السمسؤلف" (Habib, 2005, pp. 621-622). بالتالي، وبسبب الطبيعة الإجرائية التي تعتمد على دراسة حالة إثنوغرافية محددة في هذه الورقة البحثية، جرى اللجوء الى ما يعرف في الميثودولوجيا/علم المناهج البحثية بـ "الإختيار القصدي للعينات" (Purposive Sampling). ومن ميزات هذه الطريقة، أنها محددة وليست شمولية. بما يتوافق مع مفهوم نية المؤلف أو هدف المؤلف (author's intention) وهو مفهوم عضوي ما-بعد-نسقدي (critical ثما أهداف الباحث والفنان ويربط مفاهيم المنهجية البحثية مع مضامين العمل الفني في سياقات هذه الدراسة. كما أنه يتوافق مع منهجية

البحث ليستجيب لهدف الدراسة في استكشاف التفرد الإبداعي والذاتي لثلاث فنانات فلسطينيات.

# ت) أداة التحليل في المنهجية:

أداة تحليل المحتوى النوعي (Qualitative Content Analysis) هي الأداة الأنسب لهذه المهمة حيث ستقوم بقراءة الأشكال والمضامين في الأعمال الفنية. وبعد ذلك ستقوم بتحليلها من خلال النقد النوعي التحليلي للقيم الاجتماعية المستحضرة في الأعمال الفنية. لهذا السبب تصلح هذه الأداة لمقاربات الأبحاث النظرية والممارسات العملية في حقول الدراسات الجمالية.

## ث) فلسفة التحليل في المنهجية:

ستقوم أداة التحليل باستقراء الأعمال الفنية وكشف جمالياتها السوسيولوجية والسايكولوجية. في هذا السياق، تعتمد فلسفة تحليل العمل الففي على عرض تأثيرات الواقع الاجتماعي (social construction of reality) الذي يعيشه الفنان بالإضافة إلى عرض انعكاساته الذاتية/الفردية/الإبداعية نحو هذا الواقع. لذلك ستكون فلسفة سوسيولوجيا الفن قاعدة أساسية للتحليل الناقد في الدراسة مع تناصها وتداخلها مع التحليل السايكولوجي لذاتية المبدع. آلية التحليل هذه تجعل من عملية النقد أكثر تخصصية تجاه نقد إبداعات المرأة في الدراسة الحالية. فكل هذه العناصر النقدية تجتمع في سياقات سياسية اجتماعية مما يتقارب مع الإنتاج الجمالي النسوي/الأنثوي، حيثما نجد علم اجتماع الفن وعلم النفس وفي المرأة الذي يصوّر وبنتقد واقعها المعاش في وعاء أيدولوجي واحد (الخولي، 2018).

في وعاء واحد، اجتمعت سوسيولوجيا وسايكولوجيا الفن مع إبداعات المرأة في عملية النقد وبناء فلسفة الجمال المُحلِلة للمحتوى النسوي/الأنثوي في الوسائط الفنية (Jones, 2008; D'Alleva, 2005). وهنا تعدّ فلسفة الجمال النسوية في أبحاث الوسائط الإبداعية وسيلة ذات قدرة معتبرة على دمج طبقات ثقافية واجتماعية وسياسية مختلفة. لذلك فإن استخدام هذه الفلسفة في هذا النهج البحثي في الفن المعاصر متنوعة لعدة أسباب. أحد هذه الأسباب هو قدرة هذه المنهجية على مناقشة حياة الفنائات في ضوء تجربتهن الإبداعية الخاصة عن طريق تحليل التجربة الفنية نفسها، كما أن هناك جانب آخر، هو قدرة هذا النهج على دراسة "الــمــرأة" كموضوع في سياق دراسات الفنون المرئية. مما يجعل "الــمــرأة" كموضوع أكثر من مجرد دراسة تعريفية تعتمد على شرح الموضوع بذاته. لذلك لا تقتصر فلسفة الــجمــال الــنســوية عــلــى مــجــمــوعة ثــابــتـة من المبادئ، بل إنها مجموعة من المفاهيم والأفكار المتكاملة التي تعكس حالة "الــمرأة" وفـقًا لسياقات تتقاطع مع سوسيولوجيا وسايكولوجيا الفن والـنقد الفني (Cohen,). تقوم فلسفة المنهج المتبع في بحوث الوسائط الإبداعية على أساس نوعي يعتمد على التحليل الناقد، وترتكز هذه الفلسفة على أخذ التنوع في الإبداع الإنساني كحالة ظاهرتيه ممتدة عبر احتمالات تنمو وتتقاطع مع تطورات الوسائط الإبداعية ووسائط الإبداعية مع الفنون المرئية والسياقات الثقافية من خلال تفسيرات مختلفة تراعي طبيعة الإبداع البشري. من ناحية أخرى، تُعبِّر صورة "المرأة" والمسائط الإبداعية و فضائها الشخصي عن معاني مختلفة في الفنون البصرية، ويمكن أن تمثل دلالات النسوية مع مستويات ثقافية اجتماعية، إلا أن أو ممتلكاتها الذاتية أو فضائها النسوية كموضوع سياقي يستكشف "الصورة" المتشابكة مع مفهوم "المرأة" في العمل الفني.

#### ج) إطار التحليل في الدراسة:

يعتمد الإطار المُحدد (study scope) على وحدة التحليل الأساسية وهي العمل الفني كسِجِل وأرشيف لذاتية الفنان. حيث أن هناك علاقة متبادلة بين مكوّنات العمل الفني ومكنونات الفنانات الفنانات الثلاثة. فقد ركز هذا البحث على ثلاث فنانات فلسطينيات يمارسن الفنون البصرية على المستويين الإقليمي والدولي. وإدراكًا لضرورة وأهمية البحث القائم على الممارسة والتجربة العملية لصناعة الفن، فإن منهج هذا البحث الجمالي ذو أهمية أكاديمية للنهوض بالبحوث الفنية في المنطقة العربية.

جدول 1. قائمة الأعمل الفنية موضوع التحليل في البحث (ملاحظة: جرى ترتيب الاسماء في القائمة بحسب الأبجدية العربية).

| عنوان العمل الفني                                                                          | الفنان المؤلف |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| اليوم، هناك أربعة ملايين منا، 2002 / 2002 Today, there are four million of us, 2002 / 2002 | أملى جاسر     |
| الشرق الأوسط الجديد (الأجد) / The New(er) Middle East                                      | عريب طوقان    |
| مشهد داخلی / Interior Landscape                                                            | مني حاطوم     |

### 6. تعريف المصطلحات واحتمالات دلالاتها:

#### أ) النسوي (Feminist) أم الأنثوي (Feminine):

ظهرت اتجاهات متعددة للممارسات النسوبة في الأدب والسياسة والفن، عَبر أجيال متلاحقة. منها من عرّف النسوبة على أنها اتجاه راديكالى ثقافي

وسياسي يهدف إلى التكافؤ والمساواة مع الرجل. ومن ممارسات هذا الاتجاه، رفض الأنماط الاجتماعية المألوفة للمرأة ورفض الصفات الاجتماعية التي لها لحقت بها بفعل الديناميكيات الاجتماعية التقليدية مثل الطبيعة الأنثوية الهشة والحساسة، والجاذبية الجنسية، وما إلى ذلك من صفات يقال لها "نمطية" علقت بهوية المرأة الأنثوية. ولكن مع تطور المفهوم والممارسات القائمة عليه، اكتسب التيار نضجا أيدولوجيا ليتطور إلى إطار أكثر شمولية وأعمق فكريا من الاكتفاء بالمساواة مع الرجل (الخولي، 2018). حيث أصبحت الأنوثة والأنثوية أو ما بعد النسوية (Post-Feminism) مرحلة متطورة من البحث في إبداعات المرأة، الأخذة بالتقدم من المنظور السياسي الاجتماعي إلى المنظور الذاتي الاجتماعي. التي تهدف إلى إبراز الهوية النفسية والاجتماعية للمرأة كجانب وجودي إنساني. وهنا تحديدا تمكن هذا الاتجاه من التقدم علميا وأكاديميا بفضل البحوث التي قام بها الباحثون والمبدعون من النساء والرجال على حد سواء. وعلى نحو عام، يقع الارتباك في المصطلح ما بين النسوية (Feminism) والأنثوية إلى أن المصطلح الأول هو المكتوب باللغة العربية بسبب خجل المؤسسة الأكاديمية العربية من الخوض في فلسفته المتنوعة. وهنا تحديدا وجب التنويه إلى أن المصطلح المصوى المصطلح المعني بحركة تقدُّم المرأة نحو المشاركة الفاعلة في المجتمع وكسر الأنماط السائدة في الواقع الاجتماعي التي تحول دون مساهمة المرأة القصوى في تحقيق أهدافها وخدمة أبناء وبنات جيلها. وكأي تيار اجتماعي، تعرضت النسوية إلى موجات سياسية وثقافية مختلفة جعلتها موضعا للانتقاد تارة وموضعا للدعم السياسي والاجتماعي تارة أخرى. وهناك أمثلة عديدة في الدول العربية والإسلامية تزامنت مع اندماج العالم العربي مع حركات الاستقلال ووالتيارات السياسية والفكرية المختلفة.

#### ب) الانستوليشن آرت (Installation Art):

#### ت) فنون الميديا الجديدية (New Media Arts):

تشمل الممارسات في فنون الميديا الجديدة فن الأنستوليشن أو الـ"Installation Art" لانه مصطلح ذو دلالات أوسع بالرمزية اللغوية والعملية، حيثما تُستخدم فيه إحتمالات وتشكلات الكتلة والفراغ كوسيط للإبداع ونقل المحتوى الفكري. فهذا المصطلح يشمل، على سبيل المثال لا الحصر، فنون الفيديو والفنون الرقمية المتولّدة من الكمبيوتر أو من تطبيقات البرامج الحاسوبية المختلفة. كذلك يتداخل مع فنون الأداء والرقص التعبيري التي تندرج تحت فصيلة الفنون البصرية الشاملة. هنا يصبح "الشخصي والاجتماعي والثقافي" عنصرا ضمن تكوين هذا المصطلح الشمولي لا الحصري (Inclusive Vs. Discursive). وضمن هذا المصطلح يأخذ الفنان/المؤلف أشكالا غير مألوفة، فيمكن أن يكون موجودا أو غير موجود. كما أن الجمهور قد يتشكل أيضا فيصبح جمهورا افتراضيا يتابع العمل الفني عبر منصات التواصل الاجتماعي أو عبر منصات التلفاز على سبيل المثال. إن فنون الميديا الجديدة أشبه بعالم مفتوح على جميع الإحتمالات الابداعية، حيثما يتشكل العمل الفني والفنان والجمهور عبر بيئات واقعية او افتراضية.

#### 7. مراجعة أدبية لفلسفة الجمال الفلسطينية والذاكرة النسوية عبروسائط الإبداع:

" الرؤية الجمالية والذاكرة عوامل مشتركة بين الفنانين الفلسطينيين برغم مراجعتهم الدائمة لمسألة الهوية المُلحة، إنها تَداوُل الفردي مع الجمعي حيثما يقوم كل فنان أو فنانة بالتعبير عنها بطريقته أو بطريقتها الخاصة. وهنا تحديدا تظهر سمة الإشكالية الفردية عند الفنان، عندما يركز -في سياق بحثه عن الهوية والأصالة- على تمثيل ذاتيتِه المبدعة لا ذاتية الآخرين حتى لو كانوا ينتمون بالتعبير عن نفس القضية... فتلك الفنانة لا تمثل فنانات أو فنانين آخرين حتى لو كانوا ينتمون بالتعبير عن نفس القضية... فتلك الفنانة لا تمثل فنانات أو فنير ذلك... وحتى لو لم يكونوا هم أيضا كذلك... يشرح المؤرخ الفني والناقد الفلسطيني كمال بُلاطة لماذا يعد مفهوم الهوية عند الفنانين الفلسطينيين مفهوما معقدا نوعا ما، فهم يُعبرون عن هذا المفهوم بدرجات اختلاف دقيقة جدا، ولا يقبلون في هذه المسألة أي ترسيم قصري أو ثابت للحدود... فَعَمَلُهُم الإبداعي يتجلى من التجارب الشخصية وخصوصية الوقت/التوقيت والمكان... حيثما تتشابك مسائل السياسة مع ذاتية الإبداع... إنها عملية إبداعية، استطاعت [الفنانة] من خلالها تطويسر استراتيجياتها في مقاومة المفاهيسم الجمسالية السيائدة (Rhman, 2015, p. 79)"

الاقتباس السابق من كتاب (In the Wake of the Poetic: Palestinian Artists After Darwish) "على طريق يقظة الشعري: فنانون فلسطينيون بعد درويش" للباحثة نجاة رحمن التي اقتبست بدورها فلسفة الفنان والمؤرخ الفلسطيني ابن القدس كمال بُلاطة عندما أكد على أن "ذاكرة فلسطينيون بعد درويش" للباحثة نجاة رحمن التي اقتبست بدورها فلسفة الفنان والمؤرخ الفلسطيني أي مرحلة ما بعد النكبة، بالرغم من تشتتهم وانتشارهم. فـ "ذاكرة المكان" هنا أصبحت وسيطاً للإبداع الفنى المسكون بالذاكرة.

في آخر سطر من اقتباس نجاة رحمن (Rahman, 2015, p.79) يظهر ضمير الغائب المؤنث بوضوح عندما تحدثت عن المرأة الفنانة في تطوير استراتيجياتها لنقد الأفكار الفنية والجمالية السائدة أو المستهلكة إبداعيا مع عدم المساومة على ذاكرتها الفلسطينية. فرغم محاولتها تجنب تكرار أو إعادة تكريس المفاهيم النسوية السائدة في خطاب النسويات العربيات، إلا أنها ركزت على إبداع المرأة دون تمييز لهذا الإبداع ضمن قوالب جاهزة لما يعرف بـ "أنثوي أو نسوي". فلسفة الجمال الفلسطينية تعتمد على الذاكرة كوسيط، فهي كما وصفـــها إدوارد سعيد بلغتــه النقدية "منطـق المفاهيــم التــي لا يمكــن أن تتوافــق (logic of irreconcilables)". فهي لا تُفَرِّط بالماضي بينما تعترف بالتطور والتقدم، فالذاكرة جزء لا يتجزأ من الهوبة الجمالية الفلسطينية.

لوصف الإستطينية رنا بشارة وصفًا لجمالية القضية الفلسطينية. حيثما شرحت الفنانة ضمن المقابلة تحوّلات المجتمع الفلسطينية، بحد ذاته، إلى وسيط الفلسطينية رنا بشارة وصفًا لجمالية القضية الفلسطينية. حيثما شرحت الفنانة ضمن المقابلة تحوّلات المجتمع الفلسطينية بعد ذاته، إلى وسيط إبداعي من خلال أجياله المختلفة ليعبر بأشكال ومضامين متنوعة عن القضية الفلسطينية. لقد تولّدت فلسفة الجمال الفلسطينية عندما تناقلت الأجيال الحرف اليدوية المختلفة جنبا إلى جنب مع ثقافة المقاومة للاحتلال على تراب الأرض وفي المعتقل السياسي والمنفى والشتات. لقد أنشأ الشعب الفلسطيني فلسفة جمالية خاصة به ليحوّل هذا الصراع الوجودي بين الإنسان وآلة الدمار إلى رواية ملحمية أبطالها فلسطينيون. لقد مارس الفلسطينيون أشكالا مختلفة من الحرف اليدوية والفنون عبر وسائط مختلفة بصرية وأدائية ترتبط على نحو مباشر مع القضية الفلسطينية. الإستطينيا الفلسطينية عبارة عن ممارسة يومية تمتد لمحاكاة كل ما هو فلسطيني من فنون التطريز وصناعة الصابون ورسم الخرائط، إلى فنون النحت والعمارة والتجهيز في الفراغ والأداء التعبيري.

وضمن نماذج الفنون المعاصرة، تشابكت فلسفة الجمال الفلسطينية مع الوسائط الإبداعية المختلفة. حيثما عرضت نجاة رحمن (,2015, p.76 فلسفة الإنتاج الجمالي الفلسطيني كوعاء لتداخلات الوسائط الإبداعية، عندما يتداخل الشعر والموسيقي والغناء والسينما واللغة مع الفنون البصرية لرسم الغائبين والحاضرين عبر أيقونة الخريطة. لقد تجلت أيقونة الخريطة الفلسطينية عبر أشعار محمود درويش، ونصوص غسان كنفاني وغناء عيسى بولص وريم البنا وتصوير إسماعيل شموط وغيرهم من المبدعين الفلسطينيين. وضمن مفاهيم تشكّل الوسيط ووفائه لحاجات المضمون الجمالية. في ذلك، قدم حمودة (2021) تعليلا معاصرا للعلاقة بين الوسيط والمحتوى الجمالي والجمهور والفنان في دراسته عن الوسائط البصرية والسمعية، فمن خلال تفكيك سياسات توظيف واستخدام الوسيط في فنون ما بعد الحداثة، ظهرت فلسفة البصري والسمعي كموضوع حاسم في سياقات فنية عالمية مختلفة. ضمن هذا السياق، يكرس الفنانون والقيمون الفنيون (الكيوريتورز/curators) عملهم ضمن نقد العلاقة الكلاسيكية بين الأيقونات الراسخة بسبب عوامل الفلكلور أو عوامل السياسة الاجتماعية. لذلك تتشابك جماليات القضية الفلسطينية مع الموضوعات الفنية المعاصرة من خلال تحليل الدوائر المعرفية والجمالية للفنانين والجمهور والمجتمع.

أما تاريخ الإستطيقا الفلسطينية، فقد تشكل مع ثقافة المقاومة الفلسطينية وعاصر حداثتها التي كان الاستعمار والاحتلال جزءً من واقعها الاجتماعي والسياسي والثقافي. حينما حاول المُستعمر والمُحتل استحضار وصناعة صورة الأرض المقدسة جماليا في جميع خُطاه/أخطائه لفرض وجوده في هذه الأرض، وأقحم نفسه في هذه الصورة على حساب أصحابها الحقيقيين. وكردة فعل جمالية مشروعة، مثّلت الفنانة التشكيلية الفلسطينية قضيتها الأساسية جنبا إلى جنب مع الفنان والمثقف والمناضل، وقدمت مضامين ثقافية متنوعة وعبّرت بذاتية واضحة عن قضيتها. كانوا يتفاوضون على الأرض والتراب بينما كان ومازال السفس السفسال السفسال الاحتلال ويتغلب عليه جسماليسًا وثسقا الأرض والتراب بينما كان ومازال السفس السفي المسطينية المتعاصر يسنساه المنافئة المنافئة العرقي والقمع الاجتماعي وتصدت لثقافة الاحتلال الاستفزازية، التي الهرارت من وانسلخت عن التاريخ الاستعماري. وأهم ما في الموضوع، أن الاستطيقا الفلسطينية في التراكيب المحتل البصرية الحالية من رموز الأرض والتراب وحافظت عليها. وفي إطار التفاعل بين الفن والمجتمع، تظهر جماليات القضية الفلسطينية في التراكيب المربية المعاصرة. عندما تتفاعل العناصر المرئية مثل الكتابة اليدوية والنصوص اللغوية والأجساد بعمق مع الروايات والذكريات الفردية التي تنتقل عبر تقاطعات التجارب الشخصية إلى التجارب الجمعية أو الجماعية. تظهر مظاهر هذه الاستطيقا في ظل انكشاف الواقع الاجتماعي الموري الحالي بالتزامن مع تأثيرات مباشرة على الممارسات الفنية اليومية. هذه سمة ظاهرية للثقافة العالمية الحالية، حيث تعكس قضايا الفن الاجتماعي المعاصر الاختلافات الواسعة في التجربة الفرية في القرن الحادى والعشرين.

ولكن بخصوص العلاقة بين الفنان ومسألة الذاكرة الاجتماعية أو الجمعية أو الجماعية، فتأتي قضايا الواقع الاجتماعي لجسر الفجوة بين

حضور الفنانة التشكيلية الفلسطينية...

الممارسة الفنية والبحث في احتمالات عملية الانتاج (Process of Making) في الفنون البصرية لأن جميع الفنانين هم أدوات تسجيل ذاتية تلبي على نحو تلقائي المسائل المتعلقة بالبحوث المرئية. ففي هذا السياق يؤكد الفنانون المعاصرون من خلال تجاريهم الفنية على أهمية القضايا الاجتماعية في المشهد الفني المعاصر، حيث اعتقدوا أن هذا المسعى لديه الإمكانات لخلق حقبة جديدة في تاريخ الفن. يعد مفهوم ثقافة المقاومة في الفنون البصرية أحد قضايا الواقع الاجتماعي المهمة. حيثما تسلط الضوء على تأثير السياسات والثقافات العالمية والمحلية على الفن المعاصر، عندما يستحضر الفنانون المواقف السياسية والثقافية الراهنة من المجتمعات التي يعيشون فيها أو ينزحون إليها ضمن سياقات جديدة (الذهبي، 2021).

فبينما تكشف هذه المُراجعة عن ثقافة المقاومة وممارساتها الفنية التشكيلية المعاصرة، تظهر فلسفة الجمال على نحو عام وفلسفة الفنون البصرية تحديدا، حيثما يعد مفهوم النسوية في هذا السياق مفهوما ذات صفة متحوّرة ومتداخل على نحو ذات دلالة (,Millner, Moore and Cole) البصرية تحديدا، حيثما يعد مفهوم النسوية في هذا السياق مفهوما أبداعات، أو لما يقدمه الرجل من ثيمات ذات مقاربات نسوية تعكس أحوال المرأة في المجتمع. والجدير بالذكر أن الأدوار الاجتماعية للمرأة والرجل أو ما يعرف بالأدوار الجندرية تؤثر على نحو ظاهر في تشكّل مفهوم النسوية عبر الفضاءات الجيوثقافية المختلفة. لذلك فهو مصطلح غير نمطي على عكس ما يعتقده البعض، بـل هـو مصطلح معترف به أكاديميا علـى نطـاق عـابر للحقـول المعـرفية الإنسانية والاجتماعية والعلمية كذلك (الخولي، 2018).

ولتحديد العلاقة بين المُنتج الجمالي للمرأة والهوية النسوية -على نحو بنائي أكثر إستقلالية - ضمن الوسيط الاجتماعي، تستشهد هذه الورقة البحثية بدراسة ليلى أبو لغد عالمة الأنثر وبولوجيا عند تحليلها الإجتماعي الناقد لهوية المرأة في الشرق الأوسط. وبما يتشابك مع تساؤلات هذه الورقة البحثية. فقد تحدثت عن عدد من الروابط بين ذات المرأة وهويتها، حيث ناقشت أبو لغد تساؤلات المرأة مثل "من أنا؟ إلى أين أنتمي؟ ومن هم شعبي؟". ثم عرضت العوامل الأكثر تأثيرا -برأيها الشخصي على هوية المرأة العربية، ووصفتها بالديناميكيات الحاسمة التي تشكل هوية المرأة في المجتمعات العربية. حيثما اعتبرت أن أول عامل ديناميكي هو أن يجري تحديد الهوية دائمًا من خلال إختلافها عن الآخر، وثاني عامل هو أن تعتمد ملامح الهوية الأكثر بروزًا في اظهار الصفات الميزة ضمن تركيبات السياق الإجتماعي، أما العامل الثالث فهو أن يجري إسقاط دلالات ومعاني جديدة على الهوية الثقافية لأغراض سياسية. كما يظهر في وسائط الميديا الشائعة (Abu Lughod, 2004, pp. 5-7).

عُرضت هذه العوامل أو الروابط بين هوية المرأة والمجتمع من قبل عالمة في حقل الأنثر وبولوجيا، وعادة ما يقدم علماء الأنثر وبولوجيا البيانات التي يمكن استخدامها من قبل الباحثين في التخصصات الأخرى في العلوم الإنسانية والاجتماعية. ففي هذه الدراسة المرتكزة على هوية المرأة الفلسطينية في الفنون المعاصرة، وبالتحديد هنا ضمن سياق الدراسات السابقة في هذه الورقة البحثية، سوف نستخدم هذه النقاط من خلال ربطها بدراسات الفنون الجميلة. فعلى سبيل المثال، تركز النقطة الأولى على مفهوم الهوية والاختلافات، مما يعني أننا بحاجة إلى اكتشاف هوية نسائية فلسطينية مختلفة عن هذه الهوية النسائية العربية الشائعة إذا صح التعبير في المجتمعات العربية. وهذه نقطة جوهرية في البحث الحالي، تسلط الضوء على ما يميز الهوية النسائية للمبدعة الفلسطينية عن غيرها من المبدعات العربيات اللاتي قد ينتمين إلى نفس أُطر الثقافة العربية الشمولية. فضمن إطار الهوية الإبداعية، تعدّ نقطة الاختلافات في الشكل والمضمون عن الآخر نقطة أساسية، مما يشير إلى أننا بحاجة إلى بذل اهتمام أكبر في سبيل دراسة وتحليل ونقد المعاني والدلالات لهذه الهوية الإبداعية، وبالتالى سنركز على الهوية ضمن سياق الاختلافات عن الهوبات الأخرى من منظور جمالى.

## 8. تحليل الاعمال الفنية:

#### أ) المقدمة:

من منظور مألوف جدا عند الأكاديميين المتخصصين في الفنون البصرية، تعتمد عملية النقد الفني على الإبداع في الكتابة، فهي عملية أدبية تهدف إلى تأليف نص يُحاكي بل يتعمق أكثر ليستكشف ويفكك أشكال ومضامين التجربة الفنية البصرية. وتتكون هذه العملية من أربع مكونات شاملة يتفق عليها النقاد (Rose, 2019) تلك هي الوصف ثم التحليل ثم التأويل بعد ذلك يؤلّف الناقد المُكوّن الرابع وهو رَأيّه أو تقييمه للتجربة الفنية المُعرّضة للنقد. لكن المكون الرابع يعد أهم نقطة حينما يعرض الناقد رأيه النقدي التحليلي —وليس رأيه الفني الوصفي فقط- لحبكة الشكل والمضمون في العمل الفني. فعند تقريب النقد من العناصر الشكلية والمضامينية لفن التجهيز في الفراغ، يصبح النقد بحاجة إلى فحص العمل الفني من "زوايا وطبقات" مختلفة حتى يتمكن من استكشاف جماليات وقيم تلك العناصر التكويناتية. فالتكوين في العمل الفني يعتمد على تشابك الشكل والمضمون، ولما كان الفراغ عنصر أساسي في تكوين فن التجهيز في الفراغ/ الانستوليشن آرت، وجب تركيز الناقد على الفراغ شكلا ومضمونا. وهذا إجراء متبع لكشف رمزية الفراغ ووظيفته الجمالية، فهو يوظف ما هو مسطح وما هو مجسم بالإضافة إلى الفراغ الذي قد يَعرض "زوايا وطبقات" متشابكة من احتمالات وتحولات منظورية/مذلية أو سوسيولوجية/سايكولوجية أو نسوية/أنثوية/ذكورية أو سياسية/اجتماعية.

ففي هذا السياق، ومن وجهة نظر ما-بعد-نقدية (meta-critical)، نلاحظ ان معظم النقد المكتوب في الفن الفلسطيني المعاصر يعيد مُحاكاة أو يعيد وصف الصورة المُألوفة عن الواقع الإجتماعي الفلسطيني في مواجهة عدوانية الإحتلال. وفي هذا الإطار تحديدا، يتداخل النقد مع الميديا المكتوبة أو يتداخل مع سرديات الميديا المتلفزة دون مساهمة واضحة ذات عُمق نقدي جديد. مما يثير معضلة مزدوجة في أدوار

الفنان/الناقد/المؤلف ما بين "محاكاة" الواقع السياسي/الإجتماعي، أم التقدم لما بعد ذلك، إلى نقد وتحليل وتفكيك ما هو مألوف في الميديا والصحافة والتلفاز وإعادة صياغته إلى ما هو غير مألوف في فنون الميديا الجديدة.

لذلك يهدف التحليل في هذا البحث إلى عرض ما هو أبعد من المُحاكاة والوصف المألوف في الميديا المكتوبة والمتلفزة، مع العلم أن هذا "المألوف" هو واقع معاش ولا يمكن تعريضه للاجتزاء أو الاختزال. هذا المألوف يعرض الواقع الاجتماعي الفلسطيني الذي يتراوح عبر احتمالات كثيرة، أولا في داخل الجغرافيا الفلسطينية المُقسّمة سياسيا لخرائط متداخلة ضمن مناطق السلطة الفلسطينية والداخل المُحتل وقطاع غزة. وثانيا في فضاءات اللجوء والبُخرة. بالرغم من أن هذا البحث يتناول الأعمال الفنية المنجزة من قبل فنانات يعشن في المهجر، لكن نجد أن كل فنانة تستكشف مفهوم الهوية على نحو ذاتي، إِلَّا أن هذا المفهوم يعدّ تفاوضا ذاتيا ما بين الخاص والجمعي، أو ما بين الفردي والجمعي. وما بين التاريخي والجمالي. وعند هذه النقطة تحديدا، تظهر الفنانة المؤلفة للوسيط الإبداعي الجديد لِتُثبت وجهة نظر مغايرة نوعا ما لما هو مألوف لأن طبيعة الإبداع تفرض ذلك.

الملاحظة الهامة الآن، هي أن الوعي والإدراك المعرفي عند الفنانات قد تشكل بفعل وسائط الميديا المكتوبة والمتلفزة لأنهن يَعِشنَ في المهجر خارج الجغرافيا الفلسطينة التاريخية. ولكنهن زاروا فلسطين بين الفينة والأخرى. فهن غير متشابكات منذ الولادة مع الواقع الفلسطيني الإجتماعي الواقف على خطوط التماس مع عدوانية المُحتل وجرائمه الإنسانية. لذلك تشكلت ذاكرتهن الفلسطينية ووعيهن المعرفي بجمالية الهوية في المهجر عبر المصادر المعرفية المكتوبة والمتنوبة والمتطورة. هذه المصادر ليست إلا وسائط معرفية نصية أو سمعية بصرية تستحضر كل ما يتعلق بالقضية الفلسطينية، مثل الأحداث السياسية الكبيرة كالنكبة والنكسة والانتفاضة، وتطورات المجتمع والثقافة عبر التاريخ القديم والحديث والجغرافيا. بالإضافة الى واقع المجتمع وحداثته المتزامنة معها كلها. لذلك وجب التنويه في هذه الورقة البحثية إلى أن عملية التحليل النقدية هنا تتعمق في التجربة الفنية إلى ما هو أبعد من سرد القضايا أو الحوادث السياسية التي تداخلت مع مضامين الفن الفلسطيني.

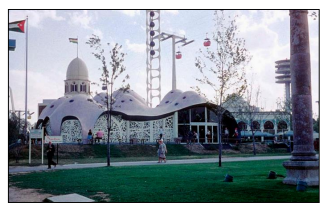
مسألة تفكيك الميديا "المألوفة" شكلاً ومضموناً وإعادة تشكيلها وبناءها هي مسألة مركزية في التجارب الفنية الثلاثة، ومسألة مركزية أيضا في عملية التعليل الحالية. فمن منظور المنهجية المتبعة، صممت هذه الدراسة إطارًا نَظَرِيًّا لعرض وتحليل الاستعارات الجمالية المجاورة للدلالات والرموز التي تعبر عن القضية الفلسطينية في الوسائط الإبداعية الجديدة. فمنذ الانطلاقة الأولى لنضال الشعب الفلسطيني شهد المجتمع الأكاديمي نمواً لفلسفة جمالية خاصة تحاكي نماذج عديدة من الكفاح والنضال والتشبث بالتراب الفلسطيني. ففي الفن العربي المعاصر، عرضت المؤسسات الأكاديمية والفنية على مستويات عالمية ومحلية هذه النماذج فلسطينية المولد عبر قاعات الدرس والمكتبات والمسارح والعروض الفنية. لذلك، فإن هذا البحث هو تحليل نوعي يترابط مفاهيميا مع الثقافة البصرية المعاصرة لتحديد سببية المعاني الرمزية والدلالات، ومصادر المعاني التي تطورت من المعضلات الفلسطينية اليومية التي تصورها الأعمال الفنية المعاصرة. من منظور منهجي، يقوم التحليل النوعي بتحليل رمزية الأعمال الفنية المعاصرة، مما يدفع البحث طريق تحديد الروابط المجازية في ديناميكيات التجربة الفنية من خلال التأثيرات الفلكلورية الموروثة أو الجمالية من البيئة المعاصرة، مما يدفع البحث لتصور العلاقة الإستطيقية بين العمل الفني وبيئته الاجتماعية.

أملي جاسر وعربب طوقان ومنى حاطوم فنانات تشكيليات معاصرات عشن في أقاليم أو مناطق حضرية واجتماعية مختلفة. حيثما تكوّنت ذكرياتهن الاجتماعية من خلال مضامين الميديا في فضاءات النزوح والنفي والشتات من صور وتمثلات واستحضارات وتخيلات للهويات الفردية والجمعية للمرأة الفلسطينية. الفنانات الثلاث يشتركن في تراث بصري ثقافي فلسطيني "واحد" إلى جانب الثقافة البصرية العربية الموازية، إلى حد ما، كما يتشاركن أيضًا في توجهات لغوية متشابكة مع السياقات العامة للمجتمعات الفلسطينية.

# ب) تحليل عمل أملي جاسر (اليوم هناك أربع ملايين منا 2002):

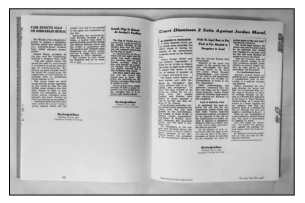
غُرض عمل أملي جاسر الفني سنة 2014 -وهو يمثّل بحثا أرشيفياً أنجزته الفنانة قبل ذلك سنة 2002 - عن محتويات وتصميم الجناح الأردني الذي أقيم في القرن الماضي سنة 1964 ضمن فعاليات معرض دولي في الولايات المتحدة الأمريكية. والعمل الفني "اليوم هناك أربعة ملايين منا 2002" هو عمل فني إنشائي، تمت عملية تأليفه أو تركيبه سنة 2014 على نحو خاص في موقع قاعة العرض التي تقع ضمن مُجمّع مباني مؤسسة خالد شومان – دارة الفنون. وهذا الموقع لقاعة العرض هو البيت الأزرق في الجزء المرتفع من المُجمّع الممتد على سفح جبل اللويبدة في مدينة عمان. "السيوم هناك أربعة ملايين منا 2002 هو عبارة عن توثيق لبحث ميداني قامت به الفنانة أملي جاسر بين العامين 2001 و 2002 في محتويات أرشيف متحف كوينز للفن (Queens Museum of Art). فحرف خلال هذا البحث أو الاستكشاف، استعرضت الفنانة أرشيتف المستحف السيرورة والمنازي وقيق محتويات البحناح الأردني في المعرض العالمي عام 1964 في نيوبورك (New York World's Fair, April 1964).





شكل (1): توضح الصُورالتصميم المعماري للجناح الأردني في المعرض الدولي في نيوبورك سنة 1964 الذي يستوحي هوية المكان الأردني (1): توضح الصُورة اليسرى، أمّا في الصورة اليمنى (Macaulay-Lewis and Simard, 2015)، حيث تظهر قبة الصخرة وخزنة البتراء على واجهة المبنى في الصورة اليسرى، أمّا في الصورة اليمنى في ساحة المعرض الخارجية.

استحضرت أملي جاسر سرديات وسياقات من أرشيف مرحلة ذات عمق سياسي اجتماعي هام في التاريخ العربي الحديث (Khalid Shoman Foundation, 2015). عن طريق إعادة عرض الوسائط الفوتوغرافية والوسائط المكتوبة ونشرات الصحف اليومية الأمريكية، التي سجلت الأحوال التي تزامنت مع محتويات الجناح الأردني في ذلك التوقيت. عَرض العمل الفني الإنشائي (2014) في دارة الفنون ردة فعل الجماهير في نيوبورك وتفاعلاتهم مع محتوى الجناح الأردني (1964) حيثما قدّم مضامين فكرية تناهض احتلال الأرض الفلسطينية وتطالب المجتمع الدولي بالانتباه لقضية اللاجئين الفلسطينيين في ذلك الوقت. فقد تكوّن مبنى الجناح الأردني (1964) في هذا المعرض من تصميم معماري فريد، خطَّط المعماري فيكتور حنًا بشارات عندما ألف بين القيم المحلية والعالمية في بناء حداثي يعرض تنوع الثقافة الأردنية وسط الثقافات العالمية الأخرى. هناك في نيوبورك سنة معرف مجموعة من الأجنحة المجاورة التي مثلّت عددا من السول، مثل جناح السودان وجناح الجمهورية السعريية المتحدة حيها وجناح الفاتيكان (2015) (Macaulay-Lewis and Simard, 2015). لقد ضم الجناح الأردني عددا من الأعمال التصويرية والنحتية لرموز ثقافية/وطنية/دينية/تاريخية مثل نحت بارز لقبّة الصخرة المشرفة ونحت بارز آخر لأحد معالم مدينة البتراء وهو الخزنة، كما عرض المعرض في فضاءه الخارجي عمودا حجريا من عسمدان جسرش. الذي كان هسدية من صاحب الجلالة الملك الحسين رحمه اللسه للشعب الأمريكي. كسل ذلك الخارجي عمودا حجريا من عسمدان جسرش. الذي كان هسدية من صاحب الجلالة الملك الحسين رحمه اللسه للشعب الأمريكي. كسل ذلك تزامن مع وجود جسدارية مسرسومة حسلت عنوان "جدارية لِلاجز/كم لأولية الرسام/الرسامة والشاعر/الشاعرة المؤلفين للقصيدة والجدارية.





شكل (2): صفحات من كتاب "نجمة بعيدة بعد النظر عن عيني وقريبة قرب العين مني" الذي نشرته مؤسسة خالد شومان – دارة الفنون سنة 2015 ووثق معرض أميلي جاسر في نفس المؤسسة. يظهر في هذه الصفحات نسخا من صحيفة يومية أمريكية تنشر أخبارا عن الجناح الأردني في المعرض العالمي 1964، حيث تشير الأخبار إلى ردود أفعال الجماهير حينها. وفي الزاوية يظهر في الكتاب صورة من الفيديو الذي وثقت الفنانة من خلاله عملية تطريز أسماء البلدات الفلسطينية المهجرة. وهذا الفيديو ظهر في العمل الفني التركيبي الذي قدمته أملي جاسر في دارة الفنانة من خلاله عملية تطريز أسماء البلدات الفلسطينية المهجرة. وهذا الفيديو ظهر في العمل الفني التركيبي الذي قدمته أملي جاسر في دارة

استكشفت الفنانة البصرية التي عرضت هذا العمل الفني سنة 2014 في دارة الفنون الموقف الجمالي مع الذاكرة السوسيواجتماعية باستخدام وسائط غير تقليدية. حيثما ينتقد محتوى هذا العمل الفني الإحتلال القائم على أرض فلسطين المتزايد من قبل قيام السجناح الأردنسي علسى أرض المعارض فسي نيوبورك بتاريخ أبريل 1964 الى سنة قيام الفنانة ببحثها في أرشيف متصف كسوينز بتاريخ 2002 السى سنسة عسرض السعمسا السفسنسي الإنشائي في دارة الفنون بتاريخ 2014 (2015) (2015) (المنافة بعجمهور الفن العالمي عبر سرديات لثقافة متنوعة الاشكال والمضامين. تشير التقاطعات من خلال تحقيق فني إبداعي معاصر. حيث تقاربت الفنانة مع جمهور الفن العالمي عبر سرديات لثقافة متنوعة الاشكال والمضامين. تشير التقاطعات ما بين عناصر العمل الفني التركيبي من نُسخ لملصقات ونشرات وصحف يومية إلى الأبعاد الاجتماعية والسياسية، ما بين جماهير المجتمعات العربية وجماهير المجتمع الأمريكي في ذلك الوقت. وتأخذ في الاعتبار العديد من العناصر الجيوثقافية لتفسير وتحليل العمل الفني الذي يمثل قضية ذات دلالات جمعية/فردية ودينية/علمانية وإنسانية/مدنية. وفي هذا السياق، تكشف الفنانة أيضا العلاقة بين كونها مرأة وفنانة وكونها تنتمي للهوبة الفلسطينية في المهجر. فهي أضافت عنصرا تكوينيا ذو دلالة رمزية، حيثما وظفت في عملها الفني التركيبي فيديو يعرض مراحل لتطريز أسماء لعدد من القرئ والملدات الفلسطينية المُهجرة على خيمة من القماش، وهذا الأداء في فن التطريز غالبا ما يدل على فعل أنثوي يستحضر كينونة المرأة في فضاءها الذاتي. ففي العروض الفنية المعاصرة، يختزل القيمون/الكيوريتورز أو الفنانون موضوعات لتمثيل مفاهيم النوع الاجتماعي التي تتناول الاهتمامات الاجتماعية ففي العروض الفنية المعاصرة، يختزل القيمون/الكيوريتورز أو الفنانون موضوعات لتمثيل مفاهيم النوع الاجتماعي التي تتناول الاهتمامات الاجتماعية للمشيل المرأة وممتلكاتها.

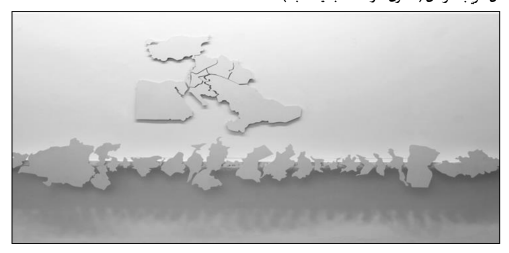


شكل (3): اليوم هناك أربع ملايين منا 2002، (2014)، زاوية من العمل الفني الذي عرض مجموعة من الصور الفوتوغر افية ونسخ من صحف يومية ونصوص وفيديو من قناة واحدة ( Darat al Funun-The Khalid Shoman Foundation, 2015, p.63).

ناقشت أملي جاسر القضايا الاجتماعية من خلال استخدام الرموز الكامنة والظاهرة التي تعكس الاحتمالات الجماعية والفردية، مثل قبة الصخرة وخزنة البتراء وخيمة اللجوء وعملية التطريز. فمن خلال التراكيب المرئية الفنية المبنية في العمل الإنشائي، تمارس جاسر النقد السياسي والاجتماعي على قيم الديمقراطية العابرة للقارات وتشابُكاتها مع الموضوعات الاجتماعية السياسية ذات التوجه النسوي. هؤلاء النساء اللاتي يطرزن أسماء القرى المهجرة، في العمل الفني، يسلطون الضوء على ذِكرى/ذَاكرة 418 قرية جرى هدمها وتهجير أهلها الفلسطينيين واحتلالها عام 1948. علاوة على ذلك، تتنمي جذور هذه الإنشاءات الفنية إلى الثقافة الجماعية في المهجر، التي أسست رموزًا جماعية وألهمت "إلى حد ما" الهوية الفلسطينية "الطوباوية" ولكن "الواقعية اجتماعيا" وهي معكوسة على الذات الأنثوية. أملي جاسر كفنانة، ألَّفت أشكال ورموز للتعبير عن المعاني الكامنة والظاهرة، حيث أثر الواقع الاجتماعي المُسجل في الوسائط الأرشيفية على نحو مباشر على تكوينات تلك المعاني التي كونها في عملها الفني. وعبرت كذلك عن أوجه تشابه عامة ما بين الأزمنة المختلفة، مثل تواريخ القضية الفلسطينية وتواريخ قيام الجناح الأردني في نيويورك وتواريخ البحث في أرشيف متحف كوينز للفن عامة ما بين الأزمنة المختلفة، مثل تواريخ القضية الفلسطينية وتواريخ قيام الجناح الأردني في نيويورك وتواريخ البحث في أرشيف متحف كوينز للفن

وتواريخ عرض العمل الفني في دارة الفنون. هذا كله مع تضمين العديد من الإضافات الجمالية في المستويين الفني والرمزي. جرى استخدام الرموز والوسائط الجديدة في العمل الفني التركيبي للتعبير عن ثبات وتحولات القضايا الاجتماعية شكلا ومضمونا عند عرضها على جماهير مختلفة ضمن أزمنة مختلفة وضمن محددات جيوثقافية متفاوتة أو متنوعة.

# ت) تحليل عمل عربب طوقان (الشرق الأوسط الجديد-الأُجد):



شكل (4): الشرق الأوسط الجديد-الأجد، (2007)، عمل فني تركيبي تفاعلي، بلاستيك، قطع مغناطيس، حديد، أبعاد متغيرة، حائط لوحي بعرض 600 سانتيميتر (15-14 Sloman, 2009,p. 14-15).

عرب طوقان فنانة معاصرة عبرت عن هويتها من خلال تكوين هذا العمل الفني ضمن السياقات المفاهيمية المتجلية بصريا في البنية الإجتماعية للشرق الأوسط، وعرضت استجاباتها الفنية من خلال فن التركيب باستخدام وسائط ومواد مختلفة. علاوة على ذلك، يعرض هذا العمل الفني سرديات جيوسياسية بهدف إعادة تقييم ونقد أيقونة الخريطة العالمية عن طريق تفكيكها وإعادة تركيبها ضمن مفهوم النطاق العالمي خارج/داخل مكان أو أصل المنشأ. وكلمة المنشأ في هذا السياق تدل على مفهوم نقدي مترابط مع تجارب الفنانات المعاصرات، عندما يستحضرن في أعمالهن الفنية مضامين ترمز لتواريخ أو سرديات سوسيولوجية معينة يخترنها للتعبير عن مضامين ذاتية مترابطة مع الوقائع السوسيولوجية من حولهن (مخول وهون، 2020). وعلى نحو غير مباشر، يسلط هذا التركيب الفني الضوء على حقيقة أخرى عن خريطة فلسطين التاريخية التي تتعرض لنفس الحالة التفكيكية ولكن على نطاق ضيق ومُعرض للتجاهل من قبل العالم والمجتمع الدولي. تسكشف هسوية السعمل السفيني المستراكبة والمستحركة دلالات مسن الواقع الاجتماعي الفسطيني المبنى على "الخريطة" سياسيا وثقافيا واجتماعيا واقتصاديا (Sloman, 2009).



شكل (5): يظهر هذا الشكل جمالية التكوين التصويري المتحرك للـ "شرق الأوسط الجديد-الأجد" وجمالياته التركيبية المتنوعة حيث يتفاعل مع الفراغ الحامل له على نحو متنوع الإحتمالات، مما يعطي تنوعا رمزبا للمحتوى والدلالة أيضا.

ترجم العمل الفني التفاعلي "بصرية" للقضايا السياسية والاجتماعية على نحو مستقل وخلق حوارًا مرئيًا عالميًا. كما يشير هذا العمل الفني إلى أن الخريطة الجغرافية/السياسية/الثقافية هي منطقة أو نقطة أزمة، هشة، متحركة، غير مُعرّفة أو غير محددة، ومكشوفة على نحو كبير أو معرضة للتجاهل على نحو كبير. هذه الحالة الجيوثقافية الغامضة ترسم الذاكرة البشرية المطلقة كمنطقة أزمة. أما جماليات الخرائط المُفككة والمتحركة في العمل الفني التركيبي، فكلها متداخلة في صورة واحدة، تستحضر وعي الانتماء لخريطة مرسومة بفعل قوى سياسية وتدخلات استعمارية مازالت تمارس لغاية اليوم. ويُداول العمل الفني تجارب النزوح والشتات العابر لأشكال الخريطة المتحركة. كل ذلك يُمثّل من هذا العمل تهديدًا جماليًا، إذ أنه يستحضر من خلال التكوين البصري الإحساس المخيف "المتزامن مع هوية الخريطة" بالفضاء الغامض الذي يربط الذكرى الواضحة للنفي والتهجير واللجوء الذي لا يمكن إنكاره.

يتعمّق التكوين المتحرك في عمل عُرب طوقان التركيبي كما يتعمق أيضا في الرمز بصرباً ليرتبط بسياقات سياسية عديدة. حيثما يثير هذا العمل الفني في كل حركة تكوينا بصريا مختلفا، يثير كذلك سياقا أو ظرفا سياسيا جديدا او قديما، فقد شهدت هذه الخريطة تحولات كبيرة في الفني في كل حركة تكوينا بصريا مختلفة من التاريخ العربي والشرق أوسطي الحديث (Ottaway and others, 2008). يمثل المفهوم المتحرك للإزاحة/الإنزياح/النزوح (displacement) في هذا العمل الفني التركيبي انطباعًا عن الغربة والارتباك يشبه حوارًا مرئيًا مرتبكاً من الانتماء والخسارة. كما أدى هذا الحوار المرئي إلى تفكيك الإدراك البصري العادي لإعادة إنتاج وتكوين الغموض وتحفيز الجمهور للتساؤل عن المواقف الجمالية الشائعة من شكل الخرائط وأيقوناتها الموجودة في البيئة المرئية على أساس يومي مع الناس. لقد ساهم هذا التحفيز أو التأثير البصري باستفزاز الجمهور وإشراكهم باستجابة عاطفية معقدة تقوم بإثارة الذاكرة الفردية والجمعية في طبقات من القلق الاجتماعي والسياسي والثقافي.

يتكشّف هذا الشعور بالنزوح ضمن تفاصيل العمل الفني التركيبي الذي يستحضر خريطة معدة سلفاً للقيام بوظيفة التفكك والتكوّن من جديد. إنه عمل فني يشبه ألعاب الألغاز (puzzle games) يُثير الحيرة عن علاقة الفنانات بشتاتهن، الفنانات اللاتي يجمعن صلة بالواقع الجغرافي أو الثقافي المتجدد وبقائهن مشغولات بالذاكرة والحنين للأماكن القديمة أو المتخيلة. حيث أن سرديات التجربة الشخصية تتداخل مع تواريخ أخرى للذاكرة الجماعية الفلسطسنية. لكن من منظور متوازي، تمثل هذه الذاكرة نزوحا وهجرة نحو ثقافات مختلفة تظهر من خلال الخريطة المتحركة التي تقدمها عُرب طوقات. هذا يحفز مناقشات الفنانين المتناقضة حينا والمتوافقة أحيانا آخر نحو نقد أوجه التشابه والاختلاف في أثناء عملية إنشاء العمل الفني التركيمي.

صنعت الفنانة وظيفة جديدة للتجربة الفنية أو للعمل الفني تهدف لخلق موقف جمالي مختلف لدى المشاهد، حيث أصبح العمل الفني أشبه بقطعة أثاث ذكية مثل طاولة الطعام على سبيل المثال التي تتسع وتضيق بحسب عدد الأشخاص المدعويين على الطاولة الإفتراضية. فمن خلال الوظيفة الجديدة للخريطة تمثل عُرب طوقان قضايا الواقع الاجتماعي وتمثل موضوعات تتعلق بالمرأة والهوية في علاقتها الديناميكية مع المجتمعات المحلية/النازحة/المتحركة والمجتمعات العالمية/المستقبلة/الثابتة باستخدام الوسائط المتعددة التي يمنحها فن التركيب في الفراغ ضمن أدوات جديدة للتعبير. إلى جانب عمليات النزوح المختلفة وكذلك الهياكل الاجتماعية المختلفة، يشير هذا العمل الفني إلى أوجه التشابه والاختلاف الخاصة في التجارب الفنية المرئية. هذه المجموعة من أوجه التشابه والاختلاف تترك نقاد الفن وكذلك مؤرخي الفن في مواقف متطورة تدفعهم لفهم الواقع الاجتماعي على المساحات السياسية والاجتماعية والاقتصادية في بلدان "الشرق الأوسط الجديد-الأجد" وفحصها كسياقات مضامينية. تعرض الفنانة البصرية عُرب طوقان الخريطة كجزء من الأنظمة الرمزية التي تؤثر في الحقائق الاجتماعية في دول الشرق الأوسط، وهذه الخريطة تكشف وتنتقد وتصور ملامح عديدة متزامنة من التشابه والاختلاف في الفنون البصرية المعاصرة.

ناقشت عُرب طوقان على نحو بصري موضوعات الديناميكيات الثقافية التي تثيرها أيقونة الخريطة، بما يتشابك مع الرمزية التي تصور هوية المرأة الفلسطينية في المجتمع الشرق أوسطي المتحرك العابر للثقافات. كما يُفكك فنها الاستفزازي التصورات الاجتماعية التي تضع أيقونة الخريطة في قواعد اجتماعية متغيرة قد لا يختبرها المشاهد ضمن موقف جمالي مشابه في مجتمعات أخرى، مما يشير إلى أن السياقات الاجتماعية المختلفة في الشرق الأوسط تخلق دلالات مختلفة في تفسير الأعمال الفنية. ففي سياق تحليل هذا العمل الفني، تعدّ أيقونة الخارطة المفككة مغامرة مزدوجة، يجري دفعها ذَاتِيًّا عبر العالم المادي الحقيقي. أبطال الرواية في لعبة الألغاز (puzzle game) يختفون أو يتحولون مع منظر العالم الجديد في كل مرة تتفكك فها الخريطة وتعود وتتكون ذاتيا من جديد في أثناء تحرك القطع الصغيرة والكبيرة حيثما تتحرك السياسة وتتحرك الثقافة كما يتحرك الاقتصاد أيضا. الأقاليم والجغرافيا والمدن والشوارع والناس ليس لها اسم. ابتكرت الفنانة لغة بصرية فردية، كطريقة تواصل عالمية للتعبير عن الاستجابات الفنية وشرحها على نطاق عالمي. مثلت واقعها الاجتماعي من أبعاد سياسية واجتماعية وثقافية وروحية، حيث صورت سرديات من المجتمع الشرق أوسطي بأسلوب مينامالستي (minimalist style) بسيط بدون ديكورات بصرية لا دلالة لها أو معنى. وتتشارك الهوبات الفردية والذكربات الثقافية في ممارستها الفنية، لتندمج ما عبر الحدود بين الواقع والخيال.

حضور الفنانة التشكيلية الفلسطينية...

# ث) تحلیل عمل منی حاطوم (مشهد داخلی):

لا تكرس هذه الورقة البحثية سيرة الفنان الذاتية على نحو مونوغرافي في عملية التحليل، بل تركز على نقد وتحليل العمل الفني سوسيولوجيا وسايكولوجيا على نحو متداخل. لكن قد تدل بعض المراحل من حياة الفنانة على مضامين في أعمالها الفنية، وتُعمّق عملية التحليل في سياق حياة الفنانة الإجتماعية. فبالرغم من تجنب الميثودولوجيا في الورقة البحثية الحالية للخوض في تفاصيل السيرة الذاتية، وتركيزها على تكوين العمل الفني رمزيا وشكليا، إلا أن المشاهد يلاحظ أن العمل الفني نفسه يحتوي على إنعكاسات من حياة وسيرة الفنانة الذاتية. وهناك من الفنانات من يغرسن تفاصيل الحياة الشخصية في التجربة الفنية، بل وبكرسنها أكثر في تكوينات أعمالهن الفنية.









شكل (6): مشهد داخلي، (2008)، عمل فني تركيبي في فراغ داخلي يمتد عبر وسائط مختلفة مثل سربر حديدي، وسادة مرسوم علها خارطة فلسطين بواسطة عملية حياكة لشعر طويل يوجي أنه مأخوذ من رأس أنثى، وطاولة ضيافة صغيرة علها صحن ورقي مرسوم عليه شكل يشبه خريطة العالم. كما يوجد في المشهد خريطة ورقية مطبوعة ومقصوصة على نحو تزييني علَّقت الفنانة على الحائط بواسطة شماعة جدران بلاستيكية سوداء، بجانب الخريطة الورقية هناك خريطة فلسطين مصنوعة من علاقة حديدية مثنية على نحو متعمد.

شهدت منى حاطوم مع والديها الفلسطينيين تجربة صعبة للغاية في الهجرة والنفي. ففي عام 1975، لم تستطع العودة من لندن إلى لبنان بسبب اندلاع الحرب الأهلية. فلبنان هي البلد التي ولدت فها عام 1952، المكان الذي لجأ إليه والداها الفلسطينيان بعد عدوان الإحتلال المسلح على الشعب الفلسطيني عام 1948. أما في لندن، وكفنانة نازحة ذات توجهات نسوية، فقد مارست الفنون البسريسة ومثلت جماليات الفضاء الشخصي

بأيقوناتها التي تكونت من البجسد الغائب أو المتواري عن الأنظار (Darat al Funun-The K. S. Foundation, 2008). مما يفسح الفضاء في أعمالها الفنية لتكوين خريطة أو خرائط حول هذا الجسد بالتزامن مع اللغة والنصوص العربية. فاللغة هي وسيط إبداعي ذو احتمالات ودلالات مختلفة تتحول عبر الأعمال الفنية الى العربية أو الإنجليزية أو إلى أي لغة أخرى.

هنا تحديدا، تظهر مقالة إدوارد سعيد، المولود سنة 1935 ميلادية في القدس، لتتقارب من حيث التجربة والخلفية الاجتماعية مع أعمال منى حاطوم الفنية. فقد عاش إدوارد سعيد تجربة من التهجير ما بين فلسطين والولايات المتحدة الأمريكية، بينما عاشت منى حاطوم تجربة مشابهة ما بين فلسطين ولبنان وبربطانيا.

توجد حالات نقدية يتوازى فها الفن مع الأدب. ففي هذه المقالة، يصف إدوارد سعيد أدبه الذاتي بأنه يتوازى مع فن منى حاطوم. أي أن منى حاطوم هي المكافئ البصري لإدوارد سعيد، الذي كتب مقالاً ذاتيا عن تجربتها، واصفاً من خلاله المتناقضات في أعمالها الفنية. فتكمن هذه المفارقات وفقًا لسعيد (2000) في الطبقات المتعددة لدلالات الأعمال الفنية، التي كانت موجودة في عمليات الإزاحة غير المألوفة للعناصر في التكوين البصري والحالات المزاجية المنزلية في تركيبات فنية غير متوقعة.

يُشاهد الجمهور أيقونة الخريطة الفلسطينية، ويُدرك دلالاتها جيدا. فمن منظور تحليلي نقدي، ترتكز دلالات الأعمال الفنية في تجربة منى حاطوم على ذاكرة النزوح/الإنزياح من فلسطين الى لبنان ومن لبنان الى بريطانيا مع موقفها الجمالي من الميديا والمشاهد البصرية من حولها، ولكن دون استحضار مباشر لتوقيتات ولتواريخ وجغرافيا هذا النزوح. لذلك، فنها ليس انعكاسًا نمطيًا للقضية الفلسطينية كما نشاهد في الميديا، وبالتالي فهو مليء بدلالات اجتماعية وثقافية يتمثلها الشتات الفلسطيني ما بين الثقافات المختلفة. لقد عكست الفنانة من خلال "الوسائط الإبداعية العابرة للمدن" الشعور الداخلي بالوجود في سياقات غير مألوفة، وبالتالي ترجمت توقيتاتها الروحية إلى حوار بصري غير مألوف.

في حضرة هذا الـ "مشهد" الـــ" داخلي" يقف الجمهور أمام عمل فني تركيبي يجمع عناصر مختلفة في فراغ داخلي. تشكّلت هذه العناصر عبر وسائط وخامات مادية متعددة مثل الحديد والبلاستيك والورق والقماش والشعر الإنساني الطويل، لتكوّن قطع أثاث منزلي مختلفة. وهذه الأشياء بحد ذاتها أصبحت "وسائط إبداعية عابرة للمُدن". لكل قطعة من هذا الأثاث رمزية ودلالة وسياق يثير ذاكرة اجتماعية ونفسية. فالسرير الحديدي، على سبيل المثال، مصمم خصيصا لينام عليه إنسان منفرد فهو يتسع لجسد واحد فقط. قد يحمل هذا الإنسان صفة مثل أعزب/عزباء أو شاب/شابة أو مهاجر/مهاجرة أو معتقل/معتقلة إلى آخره من الصفات الإنسانية التي توجي بالعزلة والغربة والانزياح. هذا السرير ذو تصميم مُعد خصيصا ليكون مهد التفكك والتركيب، وليكون سهلا في عملية النقل والسفر والرحيل من غرفة إلى أخرى أو من فضاء ذو هوية معينة إلى فضاء ذو هوية أخرى، لكن مع ذلك يحافظ على صيغة المفرد رغم كل شيء.

أما الوسادة فمرسوم عليها خارطة فلسطين بواسطة عملية حياكة لشعر طويل يوحي أنه مأخوذ من رأس أنثى، الوسادة موضوعة على أحد بدايات السرير على نحو مرتب. تدل طريقة الترتيب ورسم الخريطة والشعر الإنساني الطويل على وجود فضاء منزلي مستخدم ومشغول أو مُحتَل (occupied) من قِبل مرأة واحدة فقط. مشهد تساقط الشعر يثير تساؤلات عن حال هذه المرأة في العُمر والصِحة. بينما طاولة الضيافة الصغيرة توحي بهوية هذا الفراغ الداخلي الذي قد يكون شرقيا أو عربيا. فهذا النوع من تصاميم الأثاث يتزامن مع وجود عادة تقديم القهوة والشاي وما يصاحبها من وجبات خفيفة تُقدّم للضيوف ضمن ثقافة الضيافة والترحيب العربية الشائعة، وتوضع بجانهم على مثل هذه التصاميم من الطاولات. ولكن هذه الطاولة تحديدا عليها صحن ورقي منفرد "مصمم بالعادة للتخلص منه بعد إستخدام واحد (disposable)" مرسوم عليه شكل يشبه خريطة العالم، بما يُعبر ضمنيا عن هوبة هؤلاء الضيوف إن حضروا أو تواجدوا في هذا المشهد الداخلي.

بينما يستحضر مشهد الخرائط المعلقة على الجدار خلف السرير الحديدي، مقالة إدوارد سعيد عن فن الانزباح ومنطق المتناقضات عند الفنانة. حيث يشرح سعيد (2000) هذه الحالة الإبداعية المُعبرة عن الذاكرة والهوية في المقام الأول. ويَكثُب عن أحد الأعمال الفنية التركيبية، التي تستخدم ثيمة السرير الحديدي في مشهد منزلي مشابه. إن كل هذا مصمم بهدف إثارة الذاكرة والإزعاج في نفس الوقت. فمهما كانت هذه الغرفة تبدو كغرفة في الحقيقة، لكن من المؤكد أنها مكان غير مخصص للمعيشة، وليس من المفترض أن يُعاش فها أصلا. وبالرغم من أن هذا الإزعاج البصري يبدو متعمدًا في العمل الفني، وربما على نحو مزعج جدا. إلا أن أمام هذه التفاصيل السردية التي تعكسها العناصر الفنية، في العمل الفني الإنشائي، يظهر الإصرار المفرط على تكريس وظيفة الأشياء على نحو متعمد على ما كانت مخصصة له سابقا: كمنزل، أو كمكان يشعر فيه الإنسان بالانتماء والراحة والاطمئنان، محاطًا بالأشياء العادية التي تبعث كلها مجتمعة الإحساس بالانتماء للمكان والطمأنينة فيه. وهذا الفضاء الداخلي المُتخيل يُحاكي إلى حد كبير الفضاء

الفعلي، الذي يثير الإحساس بالوجود في المنزل. أما في نفس فضاء العرض الذي يظهر فيه العمل الفي، فقد وجدنا شبكة ضخمة من الأسرّة المعمد المعددة الطوابق، ومُكررة على نحو غريب ومُنفّر بصريا بحيث تمنع هنده الصورة حتى التفكير بالمعلق المعلقة على بالراحة. وبالتأكيد لا توح بفكرة النوم الفعلي أصلا (Said (2000) in Darat al Funun-The K. S. Foundation, 2008, p. 11). الخرائط المعلقة على الحائط توحي بسرديات ودلالات متشابكة مع رمزيات اجتماعية وسياسية ونفسية عديدة. فالعَلاقة الحديدية، التي هي أيضا منفردة و "مصممة بالعادة للتخلص منها بعد استخدام واحد (disposable)"، تظهر وقد تعرضت للثني والتقويس المتعمد من قبل الفنانة لتتشكل على شكل خارطة فلسطين.

تظهر العناصر البصرية الهشة التي تحاكي الخريطة من خلال هذا العمل الفني، بينما يتخيل المشاهد ويختبر التأثيرات المرئية، وكذلك التأثيرات العاطفية، التي يجري استحضارها داخل تشكيلات الأسلاك والشعر والخطوط وهي تلتف لترسم شكل خارطة فلسطين على المخدة وطبق الطعام المخصص لاستعمال واحد. بينما يتداخل فضاء الإنسان المنزلي مع خطوط الخرائط لتضع المشاهد في موقف مروع بَصَرِيًّا للغاية. في هذا العمل الفني، تبذل منى حاطوم فنها الاستفزازي أمام المشاهد لتعريضه لجرعة مرئية صادمة، التي تقدم صورة غير مألوفة للجمهور العربي أو الجمهور الكوني على نحو عام.

## ج) نتيجة التحليل النقدى للأعمال الثلاثة/الـخربطة:

من خلال تحليل الأعمال الفنية تبيّن أن الميديا ووسائط الاتصال الجماهيري شكلت مصدرا مركزيا في تشكيل هويات الفنانات الثلاث. فمن الواضح، ضمن سياقات تجاربهن الفنية، أن هناك استجابة أو ردة فعل تجاه المحتوى السياسي والاجتماعي المحمول عبر وسائط الاتصال المختلفة عن القضية الفلسطينية. ويمكن استطلاع هذا التأثير من منظور نوعي (qualitative) بالدرجة الأولى يعتمد على رؤية ما-بعد-نقدية (meta-critical) وكما يعتمد أيضا على فلسفة الفنانات الذاتية في التعبير عن الجمال من وجهة نظرهن. لذلك ومنذ بداية هذه الورقة البحثية استبعدت عملية النقد التحليلي أي إحالة كمّية (quantitative) وركزت بالكامل على المنهجية النوعية في تحليل التجارب الفنية.

في سياق تحليل محتوى الأعمال الفنية الثلاثة "اليوم، هناك أربعة ملايين منا 2002" و "الشرق الأوسط الجديد-الأجد" و "مشهد داخلي" نلاحظ من منظور ما-بعد-نقدي أنه كان يوجد تصادم واضح بين التجارب الفنية والميديا في فضاءات النزوح/الانزياح/الشتات (displacement). لقد ظهرت نتيجة هذا التصادم المعرفي والجمالي للاتصالات والوسائط الجماهيرية في تفكيك الفضاءات الخاصة والعامة عصن طريق تهميش ممارسات الصحوار الصيومي الطبيعي ما بين الناس (Giddens, 2000, 2014). لقد أدت العولمة إلى إعادة تشكيل الفضاء الإنساني بعد تفكيك العديد من عناصره السوسيولوجية. وكان للمؤسسات متعددة الجنسيات التي تصنع الميديا دورا في تشكيل تصورات الناس على نحو عام. ويتعمق هذا الدور في تجارب الفنانات الثلاث في التعبير عن القضية الفلسطينية، التي كان للمؤسسات الصانعة للميديا دورا كبيرا في استحضارها على نطاق ثقافة العولمة (مخول وهون، 2020). فبالرغم من استخدام أيقونة الخريطة الفلسطينية المألوفة جدا. وبالرغم من تداعيات ثقافة العولمة وآلاتها الإعلامية الفلسطينية وصورتها الأيقونية أمام العالم، إلا أن الفنانات الثلاث أظهرن فنانا محركات السياسة المدعومة بقوى جيوثقافية على مفاصل القضية الفلسطينية وصورتها الأيقونية أمام العالم، إلا أن الفنانات الثلاث أظهرن فنانا مختلفا عن ما يجري تداوله في الإعلام المرئي والمسموع والمقروء. وهذا إنجاز فني وجمالي معتبر.

وبالتالي، تجلت الاستطيقا الفلسطينية في أهداف المقاومة الثقافية (Cultural Resistance) ووقفت في وجه ثقافة الاحتلال الاستعمارية المعاصرة. وعلى نحو يدعو للإنتباه من قبل مجتمع العولمة الأكاديمي والفني بالأخص، نلاحظ أن الاستطيقا الفلسطينية دحضت وأثبتت بطلان عملية سطو المحتل الحالية على رموز الارض والتراب الفلسطيني. لقد تفاعلت الأعمال الفنية الثلاثة من خلال وسائط الميديا الإبداعية الجديدة بعمق مع الذكريات الفردية والجمعية لاستحضار جمالية الهوية الفلسطينية. ومن الجدير بالملاحظة أيضا، أن الفنانات عكسن قضايا الفن الاجتماعي المعاصر من خلال تنوع واضح في التجربة الفردية الإبداعية.

ارتبطت فلسفة فن المرأة مع القضية الفلسطينية عبر وسائط إبداعية عديدة شعراً ونثراً وفناً، ضمن تيارات النسوية العربية السياسية والثقافية والاجتماعية. ولكن بعيدا عن مناقشة الموضوع من منظور شرق أوسطي أو منظور كوني (Global) أكثر اتساعا، ومع التركيز على التجربة النسوية أو تجربة المصرأة السفيلية في الفينون البصرية تحديدا. هناك أعمال فننية حاكت مضامين البهوية الثقافية أو قضايا الانتماء لمكان منا من خلال وسائط إبداعية متنوعة (Darat al Funun-The Khalid Shoman Foundation, 2018). ففي سياقات سوسيولوجيا الفنون وضمن حدود المجتمعات العربية المختلفة، نجد تمثلات متفاوتة لمفاهيم المكان أو الفضاء العام والفضاء الخاص في الفنون البصرية العربية. وتحديدا عند الفنات والنفائيين النفائية المنات والنفائية المنات والنفائية المنات الذاكرة الفلسطينية نماذج نسائية عديدة مثلت الذاكرة الفلسطينية عبر مساحات خاصة وعامة من منظور سوسيولوجي وسايكولوجي أيضا. وبالتركيز على هذه النقطة من حيث منهجية البحث في العلوم الاجتماعية، لا بد من إثارة موضوع تنوع التكوين الجندري في المجتمعات المختلفة وما يظهر من تفاوتات/تنوعات/اختلافات عبر الوسائط البصرية في البيئة الحضرية بد من إثارة موضوع تنوع التكوين الجندري في المجتمعات المختلفة وما يظهر من تفاوتات/تنوعات/اختلافات عبر الوسائط البصرية في البيئة الحضرية بد من إثارة موضوع تنوء المختلافات الاجتماعية في التكوين الجندري عبر أطياف الإعلانات التجاربة والسينما والصحافة المطبوعة والرقمية وما تصنعه

هذه الأطياف من تأثيرات مباشرة على الفنون البصرية.

فمن خلال تفكيك رمزية الدلالات المتداخلة بين الممارسات النسوية النازحة/اللاجئة/المهاجرة/العابرة للمكان وضمن واقع الانزياح الاجتماعي، ظهر فن المرأة الفلسطينية كمثال على العلاقة بين أشكال النسوية والفنون البصرية في إطار الثقافة العربية المعاصرة. أما الطبقات الفنية والاجتماعية المختلفة التي تعيشها النساء مع المختلفة فتتداخل في أعمال الفنانة الفلسطينية لتبني صورة عن قضايا السياسة الراهنة لتمثيل الحقائق الاجتماعية المختلفة التي تعيشها النساء مع الرجال في مجتمع الشتات/اللجوء/الهجرة/النزوح. وتدمج هذه التجربة الفنية للمرأة الفلسطينية وجهة نظر نسوية مع موضوعات فلسفية وسياسية في الأعمال الفنية.

فهذه الحالة الفنية بالذات لم يجري تناولها من قبل الآخر الناقد، ومع ذلك فإن هذه التجربة الفنية تسلط الضوء على قضية الاحتمالات الفلسفية للسياسة الاجتماعية الراهنة في الفنون النسوية الفلسطينية. وقد ارتبطت النسوية "الفلسطينية" كسياق للممارسة الفنية، بالأيدولوجيات المحلية في المجتمع. وحقَّقت الفنانة الفلسطينية هذه العلاقة بين فنها والأيدولوجيات الاجتماعية وفق أطر كونية ظهرت في عدة معارض فنية عالمية. بينما تحدد دراسة فنون المرأة الفلسطينية جزءًا من الواقع الاجتماعي الذي يؤطر تمثيلات الذاكرة الجمعية، وتشرح الدوافع الكامنة وراء هذه التمثيلات من خلال تحليل الهوبة الثقافية ضمن الأنظمة الاجتماعية.

وعلى صعيد مرتبط مع فنون المرأة، نلاحظ وجود ممارسات فنية نسوية خجولة بحسب البيئة الاجتماعية للمجتمع. لهذا السبب، تتخذ تمثيلات هوية المرأة في الفنون المرئية أشكالًا مختلفة مباشرة وغير مباشرة لاحترام تلك الأفكار والثقافات السائدة، وفي نفس الوقت، لتطوير اتجاهات التعبير عن "الهوية الثقافية" لتحسين الممارسات الاجتماعية النسوية.

وضمن موضوعات الأبحاث التي تناقش فن المرأة من منظور نسوي، قام البحث عن طريق الميثودولوجيا النوعية في النقد التحليلي بدراسة "احتمالات استحضار رمزية أو شكل أو محتوى المرأة النسوي" وفقًا لسياقها الثقافي، الذي مرّ بعملية بناء وتفكيك هوية الشكل والمضمون والوسيط في الفنون البصرية. وبحث هذا المنهج النوعي على نحو أعمق وأكثر اقترابا من مفهوم العملية الإبداعية، ولكن من منظور متشابك مع القضايا الاجتماعية الراهنة، في آلية التحليل الناقد للعمل الفني من خلال تحليل الصورة الأنثوية أو تحليل التمثيل النسوي في السياق الثقافي.

أشارت مسألة الهوية النسائية إلى العلاقة بين المرأة وبيئتها الاجتماعية والسياسية، وعائلتها، وتشابكاتها العامة والخاصة، وكيف تفاعلت مع الأحداث من حولها. وتُضيف مسألة الهوية والسياسة والتأريخ الاجتماعي المزيد من المنظور لهذه الدراسة، عندما بحثت في آثار الحياة السياسية لمجتمع معين أو بيئة اجتماعية ما على الهوية النسائية للفنانات التشكيليات. فعندما تفاعلت الفنانة مع القضايا السياسية بطريقة معينة، ظهرت انعكاسات هذه القضية في إنتاجها الفني.

#### 9. التوصيات والخاتمة وتعزيز أثر البحث في المجتمع:

في بحوث العلوم الإنسانية العربية، نحتاج إلى جَسر الفجوة ما بين الفكر النسوي والممارسات السوسيولوجية الأخرى، والامتداد والتداخل مع مستويات أيدولوجية أكثر انفتاحا نحو قضايا المجتمع على أساس تكاملي. ففي المجتمع الأكاديمي الكوني نجد أن النقاد والفنانين دفعوا بممارسات المرأة الإبداعية وخصوصا في الفنون البصرية للامتداد والتداخل في الممارسات المجتمعية اليومية، ناهيك عن الممارسات الأكاديمية الأخرى.

ولأن مفهوم التعبير عن الهوية يعدّ من المفاهيم المعاصرة، التي يمكن توظيفها في سياقات العلوم الإنسانية والاجتماعية لتطوير الانسجام المجتمعي. يجب الانتباه إلى أن هذا المفهوم يتحول عندما يخص فن المرأة الفلسطينية، ليصبح فعل ثقافي يهدف إلى مُقاومة الاحتلال لا الانسجام معه. فالعمل النسوي والإبداع النسوي والفكر النسوي ما هي إلا ضروب من ضروب التعبير عن الهوية، وهو تعبير مشروع ضمن المجتمع على نحو عام ويؤدي عند احترامه إلى زيادة نسبة الوعي عند الأجيال المختلفة وزيادة نسبة الانسجام المجتمعي. ولكن النموذج هنا يختلف في حضرة إبداع المرأة الفلسطينية. وفي سياق الاستجابة ما بين التحليل الناقد والتساؤلات في البحث الحالي، نجد أن المرأة الفلسطينية مبدعة بذاتها برغم الأثر الكبير للسياق الاجتماعي/السياسي القصري أو الاختياري في تجربتها الإبداعية. ومن منظور أعم، لقد استطاع المبدعون الفلسطينيون عبر مسيرة ممتدة جغرافيا وأيدولوجيا أن يصنعوا ظاهرة جمالية يمكن تسميتها بالاستطيقا الفلسطينية. حيثما امتدت مسيرتهم عبر الخرائط المختلفة و عبر أفكار جمالية متنوعة. ولأن التعبير عن الهوية النسوية في القرن الواحد والعشرين مازال فعل ثقافي مُقاوم عند الفنانات الفلسطينية والمُيدولوجيا الفلسطينية على أنه حالة بحثية جمالية معاصرة وذات دلالات هامة بحثيا. حيث كوّنت هذه العلاقة بين فنون المرأة الفلسطينية والأيدولوجيا الاجتماعية تمثلات مختلفة وفقًا للثقافات الكونية والمحلية الراهنة.

## المصادروالمراجع

الحمزة، خ. (2018). هذا هو الفن. بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر. حمودة، م. (2021). الوسائط السمعية البصرية ورد الاعتبار للاستهامي وللشعرية. الأردن: خطوط وظلال للنشر والتوزيع. الخولي، ي. (2018). النسوية وفلسفة العلم. المملكة المتحدة: مؤسسة هنداوي سي آي سي للنشر. الخولي، ن. (2021). في امتداح العين: قراءات في تجارب تشكيلية معاصرة من العالم العربي. الأردن: خطوط وظلال للنشر والتوزيع. عناني، ن. (2021). الخروج إلى النور. رام الله: مؤسسة الدراسات الفلسطينية. كراجة، آ. (2021). الضيفما الفلسطينية الجديدة: صورة البطل ودلالاته. رام الله: مؤسسة الدراسات الفلسطينية. المالكي، م.، وتماري، س. (2021). المدينة الفلسطينية. رام الله: مؤسسة الدراسات الفلسطينية. مخول، ب.، وهون، غ. (2020). الفن الفلسطيني المعاصر: الأصول، القومية، الهوية. رام الله: مؤسسة الدراسات الفلسطينية. الهاشعي، و.، وخريس، خ. (2020). الفن التشكيلي الأردني مسيرة مئة عام. عمّان: الجمعية الملكية للفنون الجميلة. اليحيائية، ف. (2018). فن التجهيز في الفراغ. مسقط: جامعة السلطان قابوس — دائرة النشر العلمي والتواصل.

#### References

Al-Abbas, M. B. M. (2016). The Emergence of Death Representations in Visual Arts: Stereotypes and Social Realities. *PEOPLE: International Journal of Social Sciences*, 2(1), 1733-1743.

Al-Abbas, M. B. M. (2016). The Environment Representations in Contemporary Arab Art from the Rural to the Urban. *PEOPLE: International Journal of Social Sciences*, 2(1), 1463-1472.

Issa, Y., Al-Abbas, M., & Jawabra, N. (2020). The Improvisation in Arts:. *Dirasat: Human and Social Sciences*, 47(1). Retrieved from <a href="https://archives.ju.edu.jo/index.php/hum/article/view/102452">https://archives.ju.edu.jo/index.php/hum/article/view/102452</a>

M Al-Abbas, M. B. (2016). The diversities of feminine art and the pop cultures in the Islamic world. *KUPAS SENI: Jurnal Seni dan Pendidikan Seni*, 4(1), 1-3.

Greenberg, H. (2004). Spotlight on the Muslim Middle East: Issues of identity. In The American Forum for Global Education.

Barbour, R. S. (2014). Introducing Qualitative Research: A Student's Guide. London: SAGE Publications Ltd.

Abu-Lughod, L. (2021). Art, Activism, and the Presence of Memory in Palestine: Interview with Palestinian Artist Rana Bishara. *Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East*, 41(1), 122-145.

Cohen, L., Manion, L., & Morrison, K. (2007). Research Methods in Education. (6th ed.). New York, USA: Routledge.

D'Alleva, A. (2006). How to Write Art History. London: Laurence King Publishing Limited.

D'Alleva, A. (2005). Methods & Theories of Art History. UK: Laurence King Publishing ltd.

Darat al Funun - The Khalid Shoman Foundation. (2008). *Mona Hatoum (Artist's Catalogue)*. Amman: Darat al Funun Publications.

Darat al Funun - The Khalid Shoman Foundation (2013). *Arab Art Histories – The Khalid Shoman Collection (Rogers, S. and Van der Vlist, E. Editors)*. Amman: Darat al Funun Publications.

Darat al Funun - The Khalid Shoman Foundation (2018). *Palestinian Civilization throughout History*. Amman: Darat al Funun Publications.

Habib, M. A. R. (2005). A History of Literary Criticism from Plato to the Present. USA & UK: Blackwell Publishing Ltd.

Harris, J. (2013). The Utopian Globalist: Artists of World Wide Revolution, 1919-2009. Oxford: Wiley Black-well.

Jones, A. (2008). The Feminism and Visual Culture Reader. Routledge: London and New York.

Leeuwen, T. V. & Jewitt, C. (2001). Handbook of Visual Analysis. London: SAGE Publication Limited.

Macaulay-Lewis, E., & Simard, J. (2015). From Jerash to New York: columns, archaeology, and politics at the 1964–65 World's fair. *Journal of the society of architectural historians*, 74(3), 343-364.

Millner, J., Moore, C., & Cole, G. (2015). Art and feminism: Twenty-first century perspectives. *Australian and New Zealand Journal of Art*, 15(2), 143-149.

Ocvirk, O. G. (1968). Art fundamentals: Theory and practice. (No Title).

Ottaway, M., Brown, N., Hamzawy, A., Sadjadpour, K., & Salem, P. (2008). *The New Middle East*. Washington: Carnegie Endowment for International peace.

Preziosi, D. & Farago, C. (2012). Art Is Not What You Think It Is. Oxford: Wiley Black-well.

Gori, F., & Purgar, K. (2017). WJT Mitchell's Image Theory: Living Pictures.

Rahman, N. (2015). In the wake of the poetic: Palestinian artists after Darwish. Syracuse, New York: Syracuse University Press.

Rose, G. (2001). Visual Methodologies: An Introduction to the Interpretation of Visual Materials. London: SAGE Publication Ltd.

Rose, S. (2019). Art and Form: From Roger Fry to Global Modernism. University Park, Pennsylvania: Penn State University Press.

Said, E. (2000). The art of displacement: Mona Hatoum's logic of irreconcilables. *Mona Hatoum: The entire world as a foreign land*, 7-17.

Said, E. W. (1978). Orientalism. New York: Vintage Book.

Savin-Baden, M., & Wimpenny, K. (2014). A Practical Guide to Arts-related Research. Rotterdam, the Netherlands: Sense Publishers.

Schreier, M. (2012). Qualitative content Analysis in Practice. London: SAGE Publication Ltd.

Sharma, L. K. (2017). Research Methodology. New Delhi: Vikas Publishing Hoise Ltd.

Sloman, P. (2009). Contemporary Art in the Middle East. London: Black Doge Publication Limited.