
Dirasat: Shari’a and Law Sciences, Volume 53, No. 3, 2026, 12760     

1 

 

Differences among Sheikhs Regarding the Reasons for Disagreement among Imams in the 

Hanafi School of Thought: An Applied Study   

Mamoun Mujalli Abu Jaber *  

Department of Jurisprudence and its Fundamentals, Sheikh Noah Al-Qudah College of Sharia and Law, The World Islamic Science & 

Education University, Amman, Jordan 

 

 

 

 

Received: 6/8/2025 

Revised: 6/11/2025  

Accepted: 11/12/2025 

Published: 07/01/2026 

 
* Corresponding author: 

mamun_78@yahoo.com 

  

 

 

 

 

 

Citation: Abu Jaber, M. M. (2025). 

Differences among Sheikhs Regarding the 

Reasons For Disagreement among Imams 

in the Hanafi School of Thought: An 

Applied Study. Dirasat: Shari’a and Law 

Sciences. 

https://doi.org/10.35516/Law.2025.1

2760   

 

 

 

 

Abstract 

Objectives: This study aims to clarify the intended meaning of Sheikhs in the Hanafi school of thought, 

to highlight their main scholarly contributions within the school, and to examine the reasons for their 

differences regarding the reasons for disagreement among the imams of the Hanafi school. It also seeks 

to present applied examples illustrating these differences. 

Methods: The study adopts inductive, analytical, and inferential approaches by tracing instances of 

differences among Sheikhs regarding the reasons for disagreement, classifying and analyzing the 

relevant evidences, and inferring the underlying causes of divergence, with reference to authoritative 

Hanafi sources. 

Results: The findings show that the term Sheikhs in the Hanafi school refers to scholars who did not 

meet Imām Abū Ḥanīfa. Hanafi jurists distinguished between the ranks of imams, mujtahids, and 

Sheikhs. The scholarly contributions of the Sheikhs included verification, juristic extrapolation, 

preference, legal reasoning, and deriving rulings for new issues based on the principles of the school. 

The reasons for differences among Sheikhs regarding the reasons for disagreement were varied, with 

differences in understanding and in evidentiary reasoning being among the most significant. These 

differences continued into later generations of the school, as demonstrated by the applied examples 

examined in this study.  

Conclusion: Differences in the Hanafi school were not confined to the imams themselves or to their 

evidentiary reasoning, but extended to the Sheikhs in their identification and extrapolation of the 

reasons for disagreement among the imams, as reflected in a number of applied juristic issues preserved 

in the school’s literature. 

Keywords: disagreement, scholars, explanation, reasons, Hanafi school. 

 

اافاالمشايخافياتخريجاأسباباالاختلفابيناالأئمةافياالمذهباالحنفي:ادراسةاتطبيقيةاختلا
ا*مأمونامجلياأبواجابرا

 قسم الفقه وأصوله، كلية الشيخ نوح القضاة للشريعة والقانون، جامعة العلوم الإسلامية العالمية، عمان، الأردن

ا

ـص
ّ
املخ

وأسباب اختلافهم في  ،ايخ عند الحنفية، وبيان أهم أعمالهم في المذهب: يهدف البحث إلى تحديد المقصود بالمشالأهداف
 .التخريج، وتقديم تطبيقات على اختلافهم  في تخريج أسباب الاختلاف بين الأئمة في المذهب

طن وتم فيها تتبع موا ،والتحليلي والاستنباطي ،المنهج الاستقرائي :وهي ؛: اعتمدت في البحث على ثلاثة مناهجالمنهجية
الاختلاف في تخريج أسباب الاختلاف، وتصنيف الأدلة وترتيبها، واستنباط أسباب الاختلاف في التخريج مع البرهنة على 

  .المقصود بالمشايخ من كتب الحنفية
: يطلق مصطلح المشايخ في المذهب الحنفي على كل من لم يدرك الإمام أبي حنيفة، وقد فرق الحنفية في كتبهم بين النتائج

لمجتهدين والمشايخ، وتنوعت أعمال المشايخ في المذهب بين تمييز الروايات في المذهب، والتحقيق، والتخريج، والترجيح، ا
والاستدلال، وبيان أحكام المستجدات بناء على قواعد المذهب، وتنوعت أسباب الاختلاف في التخريج بين المشايخ إلا أن 

، وقد انتقل الاختلاف في تخريج الاختلاف في الفهم كان من أكبرها وأوسع
ً
ها، وكذا الاختلاف في الاستدلال للمسألة أصلا

 على موضوع البحث. 
ً
 سبب الخلاف إلى الطبقات المتأخرة في المذهب كما يظهر من التطبيقات العملية التي شكلت دليلا

له بمختلف الأدلة، بل تناول  : لم يقتصر الخلاف في المذهب الحنفي على أئمة المذهب ولا على الاستدلالالخلصة
اختلاف المشايخ  ـ_وهم من لم يدرك الإمام _ في تخريج أسباب الاختلاف بين أئمة المذهب. وظهر ذلك في بعض المسائل 

 التي نقلت في كتب المذهب. 
 : اختلاف، المشايخ، تخريج، أسباب، الحنفية.الكلماتاالدالة 

 

 
© 2026 DSR Publishers/ The University 

of Jordan.  

This article is an open access article 
distributed under the terms and 
conditions of the Creative Commons 
Attribution (CC BY-NC) license 
https://creativecommons.org/licenses/b
y-nc/4.0/     

https://orcid.org/0000-0002-0769-3626
https://doi.org/10.35516/Law.2025.12760
https://doi.org/10.35516/Law.2025.12760
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 مأمون مجلي أبو جابر                            ...اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف

2 

 بسمااللهاالرحمناالرحيم

االمقدمة

ى الله عليه وعلى آله وسلم، وأرض اللهمَّ الحم
َّ
ِّ العالمين، وأشرف الصلاة والسلام على أشرف الخلق والمرسلين للعالمين محمد صل

عن  دُ لله رب 

 .الصحابة الميامين، وتابعيهم إلى يوم الدين

 :أما بعد

 فعلم الفقه من أعظم العلوم، وأرقاها وأشرفها منزلة بين العلوم؛ لبيانه علاقة ال
ً
، ثم العالم ثالثا

ً
، ثم الناس ثانيا

ً
 .عبد بربه أولا

، وفصلوا مباحثه، وشرحوا مسائله، وقعدوا قواعده، وفصلوا ضوابطه، وما زال العلماء على قدم وساق 
ً
 وحديثا

ً
يبذلون وقد اهتم الفقهاء به قديما

 .قين ، وسرَّ قبول أعمالهم، وسلوك طريقهم في البناء والتفريعالغالي والنفيس في بيان أحكام ما استجد من قضايا، واستخراج كنوز مناهج الساب

الكي ومن أجل كل ذلك تنوعت الدراسات البحثية في التراث الإسلامي خاصة تراث المذاهب الأربعة المتعمدة عند أهل السنة والجماعة الحنفي والم

تي يشكل موضوع البحث  في المذهب الحنفي صورة منها، فتراث الحنفية يعد والشافعي والحنبلي، ومن ذلك البحث في أعمال طبقات مجتهدي المذاهب وال

 في المسائل، وليست كلها منقولة عن الأئمة، بل تم تخريج المئات على ما نقل من روايات
ً
 في العالم، وتفريعا

ً
عن أئمة المذهب،  من أوسع المذاهب انتشارا

حل الزمنية له، ومن الأمور التي تحتاج للنظر ما حدث من اختلاف بين أئمته خاصة في تحقيق سبب وتفريعات عن المتقدمين فيه، وذلك على مختلف المرا

 للاختلاف في بعض قواعد الاستنباط كالدلالات والقياس والاستحسان والعرف، وبعضها ير 
ً
جع الاختلاف الحاصل بينهم؛ فبعض الأسباب واضح نظرا

 .ية، وبعضها غير واضح، وإنما تم تخريجه من قبل المشايخ دون اتفاق بينهم على هذا التخريجللغة، وبعضها للرواية وبعضه للقواعد الفقه

 (Souad Kourime,  2022وهذا كله يعتبر من العمل المذهبي الذي يقوم على خدمة ذات المذهب وبنائه، واستمراريته في الفكر الإسلامي.)

 

امشكلةاالبحث

ج أسباب الاختلاف بين أئمة الحنفية من قبل طبقة المشايخ  ولذا جاء البحث للإجابة عن سؤال رئيس يعالج البحث الاختلاف الحاصل في تخري

عن هو: هل شملت تخريجات المشايخ في المذهب الحنفي أسباب الاختلاف بين الأئمة؟ وهل حصل خلاف بينهم في تخريجها ؟ وذلك من خلال الإجابة 

 :الأسئلة الفرعية الآتية

 د بالمشايخ في المذهب الحنفي؟أ ـ ما المقصو 

 ب ـ ما أهم أعمال المشايخ في المذهب الحنفي؟

 ج ـ ما أسباب اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف؟

 د. ما تطبيقات المسائل التي اختلف في تخريج أسباب اختلافها في المذهب الحنفي؟

 

ا:أهدافاالبحث 

 :والتي تتلخص في النقاط الآتية بناء على الأسئلة السابقة تظهر أهداف البحث

 أ ـ تحديد المقصود بالمشايخ في اصطلاح المذهب الحنفي.

 ب ـ بيان أهم أعمال المشايخ والتي أدت إلى تطوير المذهب واستمرار نموه

 .ج ـ  بين أسباب اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف بين الأئمة في المذهب الحنفي

 لعلمية على اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف بين الأئمة، الأمر الذي يبرهن على قضية البحث.د ـ توضيح  التطبيقات ا

ا

ا:أهميةاالبحث 

 :يمكن اجمال الأهمية العلمية للبحث من خلال النقاط الآتية

 .وهي قضية تخريج أسباب الاختلاف ـ تسليط الضوء على قضية مهمة من قضايا التخريج في المذاهب الفقهية عامة والمذهب الحنفي خاصة،1

 ـ  تسليط الضوء على التطبيقات العملية على اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف بين أئمة المذهب.2

 .ـ اظهار الاختلاف الحاصل بين مشايخ المذهب الحنفي في تحدد سبب اختلاف أئمة المذهب الحنفي في بعض المسائل3

أعمال هذه الطبقة وإظهاره لإثارة  البحث عن أعمالها الأخرى، واخراجه في بحوث مستقلة سواء في المذهب الحنفي أم  ـ. تسليط الضوء على أحد4

 في المذاهب الأخرى 

 



د : دراسات
 
 12760، 2026، 3، عدد 53علوم الشريعة والقانون، المجل

3 

ا:الدراساتاالسابقة 

 
ً
 يتحدث عن موضوع البحث، أو جزءا

ً
 منه، ، فلم من خلال البحث في قواعد البيانات في البحوث الفقهية خاصة عند الحنفية، لم أجد مصنفا

حنفي مع أجد دراسة تتعلق باستقراء أسباب الاختلاف بين أئمة الحنفية مع دراسة تطبيقية على ذلك، أو دراسة تتعلق بأعمال المشايخ في المذهب ال

 :سباب الاختلاف، ومنهاتطبيقاتها الفقهية، أو دراسة تتعلق بتخريج أسباب الاختلاف بين أئمة المذهب، إلا أن هناك دراسات تتعلق بالتخريج، وأ

ـ بحث:" التخريج الفقهي: مفهومه، أنواعه، شروطه ونماذج من تطبيقاته المعاصرة" لنصار فقعان راشد العازمي، خلوق ضيف الله محمد آغا، 1

حكام الفقهية المخرجة، م، تناول فيها الباحثان: حقيقة الأ 2021، يونيو 2، العدد 4مجلة العلوم الإسلامية، المركز القومي للبحوث غزة، مجلد 

 .وحقيقة المخرجين والشروط الواجب توافرها فيهم، التطبيقات الواردة على الأحكام الفقهية المخرجة المستجدة

م. تحث فيها عن تعريف التخريج 1994هـ ـ يناير 1414، شعبان 336ـ بحث أو مقالة:" فقه التخريج" لخليل الميس، مجلة الوعي الإسلامي، العدد 2 

 بالمخرجين القدامى والمتأخرين، مع ذكر بعض الأمثلة على و 
ً
التخريج واهم الفرق بينه وبين الاستنباط، وتأصيل فقه التخريج في المذاهب الأربعة مرورا

 .المصنفات القديمة فيه

لأسباب الاختلاف أو الاختلاف  ويختلف موضوع البحث عن هاتين الدراستين في عدم تعرضهما لمصطلح المشايخ في المذهب الحنفي، وعدم تعرضه

 .في تخريجها بين المشايخ، وعدم ذكر أي تطبيق يتعلق بذلك

  

ا:منهجيةاالبحث

 :اتبعت في إعداد البحث المناهج العلمية الآتية

وله.،  مع البحث عن المنهج الاستقرائي: وعملت فيه على تتبع مواطن الاختلاف في أسباب الاختلاف التي تم تخريجها وتتبع أدلة كل فريق على ق 

 المقصود بالمشايخ في المذهب الحنفي، وأهم ما ذكر من أعمالهم، ورجالهم،

ة علمية   المنهج التحليلي:  عملت فيه على تحليل التطبيقات ا  الفقهية من خلال تصنيف الأدلة، والعمل على إرجاعها إلى مظانها، وترتيبها بطريق 

 تسهل فهمها  القضية.

 باطي: عملت فيه على بيان الموافقين والمخالفين لكل رأي من الآراء من خلال طريقة عرضهم للمسألة والتعليق عليها فيما لم يصرحوا فيه.الاستن المنهج

  

ا:خطةاالبحث

 :وخاتمة على النحو الآتي ،قسمت البحث إلى ثلاثة مباحث

 
ً
 المبحث الأول: تعريف التخريج، وأسباب الاختلاف لغة واصطلاحا

 

 المبح
ً
 .ث الأول: تعريف التخريج، وأسباب الاختلاف لغة واصطلاحا

 المبحث الثاني: بيان المقصود بالمشايخ في المذهب الحنفي، وأهم أعمالهم، وأسباب اختلافهم في التخريج

 المبحث الثاني: بيان المقصود بالمشايخ في المذهب الحنفي، وأهم أعمالهم، وأسباب اختلافهم في التخريج

 ثالث: التطبيقات الفقهية على اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف في المذهبالمبحث ال

 .المبحث الثالث: التطبيقات الفقهية على اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف في المذهب

 الخاتمة والتوصيات

ا

ا.المبحثاالأول:اتعريفاالتخريج،اوأسباباالاختلف

ااالمطلباالأول:اتعريفاالتخريج
 
الغةاواصطلحا

لمناسب في التخريج لغة: من )خرج(، فالخاء والراء والجيم كما بين أهل اللغة تدل على أصلين، الأول: النفاذ عن الش يء والثاني: اختلاف لونين، وا

ترجوه بمعنى (، فيقال:" اخ2001م، الهروي، 1979موضع الدراسة هو الأصل الأول، والذي يدل على استخراج ش يء من ش يء  ) ابن فارس،

؛ فالخروج عن الش يء هو النفاذ عنه وتجاوزه، ومنه خراج الأرض وهو غلتها، ويبدو 2001استخرجوه") الهروي، 
ً
(. فالمعنى الأول:  "هو الأكثر استعمالا

 ،
ً
بل من خارج عنه، ومثله أخرج الش يء أن هذا المعنى هو الأقرب لما نحن فيه؛ فالتخريج مصدر للفعل خرَّج وهو يفيد التعدية بأن لا يكون الخروج ذاتيا

 .ه(1414واستخرجه، فإنهما بمعنى استنبطه، وطلب إليه أن يخرج") الباحسين، 

 



 مأمون مجلي أبو جابر                            ...اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف

4 

ا
 
ا:التخريجااصطلحا

 بأنه:
ً
ِّف التخريج اصطلاحا

 عُر 

 !?ه(1414") الباحسين،" رد الفروع الفقهية إلى الأصول التي بنيت عليها، أو استنباط فروع فقهية بناء على القواعد الأصولية المدونة

وهذا التعريف مناسب لموضوع الدراسة ولا حاجة للبحث عن تعريف جديد، فأسباب الاختلاف كما سبق لا تخريج عن القواعد الأصولية 

  .بأنواعها، بالإضافة إلى الاختلاف في القواعد الفقهية، ويضاف إليها الاختلاف في الفروع الفقهية

 

االمطلباالثاني:اتعريفاأسب
 
ا.اباالاختلفالغةاواصطلحا

 السبب لغة: تدور مادة السبب في اللغة على الوسيلة أو الواسطة بين شيئين، الأمر الذي يدل على أن السبب هو مجرد طريق، فقد عرف بأنه:

هذا التعريف لا تأثير للسبب على م(. وعلى 2005هـ، الفيروزآبادي، 144م، ابن منظور،1979الحبل، وكل ما يتوصل أو يتوسل به إلى غيره )ابن فارس، 

الوقت أطلق الفقهاء على العلة السبب من طريق المجاز لا وفي نفس  الحكم فهو مجرد طريق، وبذلك يختلف عن الشرط والمانع والعلة وهكذا، 

 ) السرخس ي، دون تاريخ، البزدوي، دون تاريخ( الحقيقة 

رة عما يكون طريقا للوصول إلى الحكم المطلوب من غير أن يكون الوصول به، ولكنه طريق أما السبب في الاصطلاح: فيقصد به في الأحكام: "عبا

الطريق  الوصول إليه بمنزلة طريق الوصول إلى مكة؛ فإن الوصول إليها يكون بمش ي الماش ي، وفي ذلك الطريق لا بالطريق، ولكن يتوصل إليها من ذلك

 () السرخس ي، دون تاريخ " عند قصد الوصول إليها

عريفه ويقصد به في الاختلاف هنا ما حمل على الاختلاف عند وجوده، وبالتالي هو أقرب إلى العلة لانعدام الاختلاف عند انعدامه، وعليه يمكن ت

نصوص، هنا بأنه: "القضية الحاملة على الاختلاف عند وجودها وينعدم بانعدامها" وهذه الأسباب يمكن حصرها في خمسة كلية وهي قواعد تفسير ال

 .م(، والقواعد الفقهية1994وملابسات النص، والرواية، والدراية ) الروكي، 

 فالاختلاف في القواعد الأصولية بين أئمة المذهب بعض قواعد المجاز، وملابسات النص كاختلاف الزمان والعرف، والرواية عن الأئمة، وفهم

 .يؤدي إلى الاختلاف بين المشايخ في تخريج الفرع الفقهية كما هو ملاحظ في الأمثلة التطبيقية الرواية وما يتعلق بها، الاختلاف في بعض القواعد الفقهية

أما الاختلاف في اللغة: مصدر من خلف" الخاء واللام والفاء أصول ثلاثة: أحدها أن يجيء ش يء بعد ش يء يقوم مقامه، والثاني خلاف قدام، 

بالاختلاف هنا _موضع البحث_ ما كان من الأصل الأول وهو أن يجئ ش يء بعد ش يء يقوم مقامه، م(، والمقصود 1979والثالث التغير")ابن فارس،

م، الفيومي، د.ت(،  1979فيقال: اختلف الناس؛ لأنَّ كل واحد منهم يحرص على أن ينحي قول الآخر ويقيم قوله مقامه ويذهب خلافه )ابن فارس، 

الرأيين، وكل ما ش يء لم يتساو فيقال عنه تخالف أو اختلف )ابن منظور، د.ت(. والاختلاف ضد  وطالما الأمر كذلك، فلا تساوي بين القولين أو

 .الاتفاق) الفيومي، د.ت(

: لا يخرج عن المعنى اللغوي، ويختلف حسب المعنى الإضافي أو اللقبي، من علم إلى علم، كقولنا: أسباب اختلاف الأصو 
ً
ليين، أو والاختلاف اصطلاحا

والاختلاف ليس بالأمر الغريب عن الأمة فقد ظهر من العهد الأول  . الفقهاء، أو المفسرين، أو المحدثين وهكذا. وفي موضوع البحث هنا أسباب اختلاف

: تعريفاأسبابااختلفم(ويناء على كل ما سبق يمكن 2024ومن الطبيعي أن يستمر في المذاهب إلى يومنا هذا وتتعددت أسبابه ) مجموعة مؤلفين، 

   .القضايا التي أدت أو حملت العلماء أو أئمة المذهب الواحد  إلى/ على عدم الاتفاق على الحكم الشرعيهي 

 .المبحث الثاني: بيان المقصود بالمشايخ في المذهب الحنفي، وأهم أعمالهم، وأسباب اختلافهم في تخريج أسباب الاختلاف

 :المطلب الأول: المقصود بالمشايخ في المذهب الحنفي

م(،  وهو"الذي استبانت فيه السن وظهر عليه الشيب؛ 1979المشايخ لغة: جمع شيخ "الشين والياء والخاء كلمة واحدة، وهي الشيخ")ابن فارس، 

شياخ وشِّ 
َ
جَمْعُ أ

ْ
نٌ يخاوقيل: هو شيخ من خمسين إلى آخره؛ وقيل: هو من إحدى وخمسين إلى آخر عمره؛ وقيل: هو من الخمسين إلى الثمانين، وَال

خُ")الفراهيدي، د.ت، ابن منظور، يُوخاء ومَشايِّ
ْ
يخة ومَش ة ومَشِّ

َ
يَخ

ْ
ش ة ومِّ

َ
يَخ

ْ
 ومَش

ٌ
يخة ة وشِّ

َ
يَخ يوخٌ وشِّ

ُ
ه( فيلاحظ أنها كلمة دالة على من 1414وش

 م(2005وزآبادي، ه،الفير1414تقدم في السن وتجاوز الخميس للتميز بينها وبين الكهل فالكهل، من تجاوز الثلاثين إلى الخمسين )ابن منظور، 

ابن نجيم،  وفي الاصطلاح: أي المقصود بالمشايخ في المذهب الحنفي هم " من لم يدرك الإمام"  والمقصود بالإمام أبو حنيفة النعمان إمام المذهب. )

 م( وعلى هذا فإن المشايخ تشمل:2016م، اللكنوي،2002

( فإذا تم اخراج من 2002فالمراد بالمتقدمين من أدرك الأئمة الثلاثة) اللكنوي، بعض المتقدمين ممن أدرك أبي يوسف ومحمد ولم يدرك الإمام، 

 لم يدرك الإمام بقي من أدرك الصاحبين فيدخل في المشايخ،

وتشمل الخلف ممن لم يدرك الإمام باستثناء محمد بن الحسن ، فالخلف عند الفقهاء من محمد بن الحسن إلى شمس الأئمة الحلواني) نكري، 

 م(2016م،  اللكنوي، 2000



د : دراسات
 
 12760، 2026، 3، عدد 53علوم الشريعة والقانون، المجل

5 

 م( وعليه،2016م، اللكنوي،2000وتشمل المتأخرين وهو من لم يدرك الأئمة الثلاثة وهم من الحلواني إلى حافظ الدين البخاري.) نكري،

الحلواني)ت هـ(، و 375هـ(، وأبي الليث السمرقندي)ت 340فالمشايخ تشمل طبقات المجتهدين من بعد الصاحبين المختلفة في المذهب كالكرخي) ت

ه (، و عبد الله 592هـ(، وقاض ي خان )ت 562هـ(، والكردري)ت 536هـ(، والصدر الشهيد) 483ه(، والسرخس ي) ت 461ه(، والسُغدي)ت456

ه(، 879ه(، وابن قطلوبغا )ت 861ه(، وابن الهمام) ت747ه(، وصدر الشريعة )ت 743ه(، والزيلعي )ت 694ه(، وابن الساعاتي)ت 602المحبوبي) ت

 .ه( وغيرهم كثير1304ه(، واللكنوي)1252ه(، وابن عابدين)ت1069ه(، والشرنبلالي)ت 970وابن نجيم )ت 

 من خلال التصريح في كتب المذهب، فقد كانوا يذكرون لفظ )المشايخ( بعبارات 
ً
وكانت كل طبقة تصف من سبقها بالمشايخ، وظهر ذلك جليا

م(،" 1986م(، " اختلف المشايخ فيه")الكاساني،1993هـ(،" وأكثر المشايخ" )السرخس ي،1386دي،متعددة كقولهم:" سمعت بعض المشايخ" )السمرقن

هـ(،" وبعض 1313م(،" وقال كثير من المشايخ" )الزيلعي،1986م(، "وقال غيرهم من المشايخ" ) الغزنوي،1937وهو اختيار أكثر المشايخ" ) الموصلي، 

م(،" عامة المشايخ") منلاخسرو، د.ت(،" وعلله بعض المشايخ") ابن نجيم، د.ت( وغير ذلك مما يلاحظ في 1997م، الطحطاوي،2000المشايخ " ) العيني،

، المتون والشروح والحواش ي من كتب المذهب. وقد توزعوا على جغرافيا المذهب الحنفي فشملوا مشايخ العراق، وبلخ خراسان، وسمرقند، وبخارا

وخرسانن، وأذربيجان، والمدن الداخلية في أقليم ما وراء النهر إلى بلاد الهند، وجميع ما وراء النهر، ومدائن عراق وغيرها كالري، وشيراز، وطوس، وزنجان 

 .م(2016العرب وعراق العجم. ) اللكنوي، 

إجماع المشايخ، فالمقصود ويؤكد ما سبق من معنى المشايخ أنهم مما لم يدرك الإمام، ما جاء من التفريق بين الإجماعين وهما: إجماع المجتهدين، و 

 بالإجماع" ) بإجماع المجتهدين إجماع أئمة المذهب،  واجماع المشايخ ما سبق بيانه، ومن ذلك ما جاء من تفسير المقصود بالإجماع في قولهم:" يستأنى 
ً
حولا

لمشايخ، وظهر أن المقصود بالمجتهدين المرغنياني، د.ت( في مسألة القصاص من قلع السن . أن المقصود هو إجماع المجتهدين وليس إجماع ا

 .م، الناطفي،  دون تاريخ البابرتي،  دون تاريخ ، ابن الهمام، دون تاريخ ، ابن نجيم،دون تاريخ (1997، القدوري،1993م، السرخس ي،2023الأئمة.)الأتقاني، 

الشروح؛ فتارة يكون المقصود إجماع المجتهدين )الأئمة( كما وبناء على هذا ينبغي الانتباه عند إطلاق لفظ الإجماع في المتون عند الحنفية وبعض 

فعة:" اعلم أنَّ سبق، وتارة يكون إجماع المشايخ، وتارة يحتمل الأمرين .جاء في العناية عن _النهاية ومعراج الدراية _ في الأخذ في الحيلة في باب الش

ا أن تكون للرفع بعد الوجوب أو لدفعه ؛ فالأول مثل أن يقول المشتري للشفيع: أنا أوليها لك فلا حاجة لك في الأخذ فيقول نعم الحيلة في هذا الباب إمَّ

تاريخ  تسقط به الشفعة وهو مكروه بالإجماع، والثاني مختلف فيه قال بعض المشايخ: غير مكروه عند أبي يوسف مكروه عند محمد" ) البابرتي،  دون 

م( . فبين في فتح القدير أن المقصود بالإجماع هنا أو الاتفاق إجماع المجتهدين أو 2000لإتفاق" )العيني، م( وجاء في البناية:"مكروه با2000، العيني، 

 .المشايخ.) ابن الهمام،  دون تاريخ ، الطوري، دون تاريخ (

ا.المطلباالثاني:اأهماأعمالاالمشايخافياالمذهباالحنفي

لأعمال التي يقوم بها المشايخ _ بناء على ما تم تقريره من المقصود بهم ـ  على  حسب بين اللكنوي في مقدمة كتابه) عمدة الرعاية( مجموعة ا

حيثاذكراعملاكلاطبقةامناالطبقات،اوالتميزابالأعمالاواضحابينهمامناالاشتراكافياكثيرامنها،افمااتقومابهاالطبقةاالقريبةامناأئمةاطبقاتهم، 

 من أهم ةاالسابقةاتتميزافيابعضاالأعمالاعنااللحقة،اوقدالااتتميزاوإنمااتتداخلاالأعمالالمذهباتقومابهاالطبقةاالتياتليها،اإلااأناالطبق
ً
، فمثلا

 :_أعمال طبقة أكابر المتأخرين _ كما سماها الكفوي في مقدمة كتابه) أعلام الأخيار من فقهاء مذهب النعمان المختار

 من الاجتهاد في المسائل التي لا رواية فيها عن صاحب المذهب، "
ً
ولا يقدرون على المخالفة له لا في الأصول، ولا في الفروع، ولكنهم يستنبطونها) طبعا

م(. فهذه الوظيفة ليست للطبقة التي بعدهم، رغم 2017الكتاب والسنة( على حسب أصول قررها، ومقتض ى قواعد بسطها صاح بالمذهب")الكفوي،

 .يهمأن أصحاب هذه الطبقة قادرين على عمل الطبقة التي تل

 :م(، على النحو الآتي2017هذا وقد لخص الكفوي طبقات الأصحاب في المذهب وجعلها في خمس طبقات)الكفوي،

 :همالأولى: طبقة المتقدمين كتلاميذ أبي حنيفة، وهذه خارج نطاق موضوع البحث، وأما الطبقات الأربع الأخرى فهي على النحو الآتي من أعمال 

رين: ومن أهم أعمالهم ما سبق ذكره في بداية المطلب. هذا بالإضافة إلى قدرتهم على أعمال الطبقة التي تليهم وهكذا، الثانية: طبقة أكابر المتأخ

، وتصحيح الروايات وغير ذلك، فمن قدر على الأعلى قدر على الأدنى
ً
 .كالتخريج مثلا

السنة مباشرة على قواعد المذهب، لعلمهم بأصول المذهب، وضبطهم الثالثة: أصحاب التخريج من المقلدين: ومن أعمالهم عدم الاجتهاد بالكتاب و 

بر من ذلك، يفسرون المجمل، ويوضحون المبهم مما نقل عن أئمة المذهب باجتهادهم عن طريق القياس، ورد النظائر وغير ذلك، وكل هذه الأعمال تعت

 .التخريج

ين الروايات عن طريق الأولوية والاحتياط وتصحيح الروايات، والنظر للدراية، الرابعة: أصحاب الترجيح من المقلدين: ومن أعمالهم التفضيل ب

 
ً
 .ومراعاة العرف، والأصول، وهذا بحد ذاته فيه تداخل مع أعمال الطبقة السابقة، وهو نوع من التخريج أيضا

قوى، وظاهر الروايات، والنادر منها، ومن أعمال الخامسة: طبقة المقلدين ممن لهم القدرة على التمييز بين ظاهر المذهب والضعيف، والقوي والأ



 مأمون مجلي أبو جابر                            ...اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف

6 

 .هؤلاء عدم نقل الأقوال المردودة في كتبهم، وكذا الروايات الضعيفة، وهذه تعتبر أدنى طبقات المتفقهين

 يج واسع كما هو معلوم.هذه أهم أعمال المشايخ على اختلاف طبقاتهم، وقد تناول البحث الجزء المتعلق بتخريج أسباب الاختلاف،   وإلا موضوع التخر 

ا.المطلباالثالث:اأسبابااختلفاالمشايخافياتخريجاأسباباالاختلف

قي؛ من خلال النظر في المسائل التي اختلف في تخريج أسباب الاختلاف فيها، يرد سؤال وهو ما سبب اختلاف المشايخ في تخريجها؟ وهو سؤال منط

المشايخ في ذلك، لا يخرج عما ذكره العلماء من أسباب الاختلاف بشكل عام في الفقه الإسلامي، مع فما من اختلاف إلا وله أسبابه، وأسباب اختلاف 

م استقراؤها مراعاة قضية الاختلاف، وعليه يمكن إجمال  أسباب اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف بين أئمة الحنفية بناء على المسائل التي ت

 :إلى ما يأتي

ا
 
في الفهم، وهو أعم سبب ترتب عليه الاختلاف في الفقه الإسلامي، وانعكس ذلك على الاختلاف في التخريج بشكل عام، وتخريج : الاختلاف أولا

 كما هو حال فهم من قبلهم من الأئمة والصحابة رضوان الله
ً
 أسباب الاختلاف موضوع البحث هنا بشكل خاص، ففهم المشايخ متفاوت وليس واحدا

فهم أن الاختلاف مبني على البراهين والأدلة، ومنهم من فهم الاختلاف في بناء على العرف، ويؤثر في ذلك كله طبقة المخرج فكلما كانت عليهم، فمنهم من ي

 له من حيث المنطق والواقع والعكس صحيح، والاختلاف في الفهم أشار إليه فقهاء الحنف
ً
 ية بأنهأقرب للأئمة وعصرهم كان الصواب في الغالب حليفا

اجة سبب من أسباب الاختلاف حيث لا يلزم الآخر، ومن ذلك ما فهمه بعض المشايخ من القدر المستحب فيما ينزح من ماء البئر في حالة موت الدج

يفيد  فيه، فقد اختلف في فهم كلام محمد كما بين ابن نجيم بقوله:" وفي نحو الدجاجة اختلف كلام محمد في الأصل والجامع الصغير ففي الأصل ما

 .م ،  ابن نجيم، د.ت(2023أن المستحب عشرون وفي الجامع الصغير عشرة")المرغنياني، د.ت، الأتقاني،

ا
 
لى :  الاختلاف في الاستدلال للمسألة ، فقد عمل المشايخ على الاستدلال للكثير من المسائل التي لم يرد عليها دليل عن الأئمة، فعملوا عثانيا

يل، الأمر الذي ترتب عليه الاختلاف في تخريج أسباب الاختلاف، ومما يدل على استدلال المشايخ للمسائل ما جاء في الاستدلال لها وتوجيه الدل

 )ابن 
ً
 كان المقلوعة سنه أم صغيرا

ً
 قبل القصاص ممن قلع سنَّ آخر بالغا

ً
ِّ حولا

الهمام، د.ت( استدلال بعض المشايخ للاستيناء أي انتظار خروج السن 

 ) الدارقطني،  بالحديث الذي
ً
(، فمن يجعل الاستدلال عن طريق النصوص والقواعد 1997م، وغيره، وانظر: الزيلعي، 2004جاء به الانتظار حولا

   .الأصولية يجعل الخلاف خلاف برهان؛ أي دليل، ومن يجعله عن طريق العرف يرده للعرف  كما سيظهر في المسائل القادمة

 

ا.هيةاعلىااختلفاالمشايخافياتخريجاأسباباالاختلفافياالمذهبالمبحثاالثالث:االتطبيقاتاالفق

الفواكه، وترتب  إلىااعتبارهاامنالرمان والعنب والرطب من الفواكه، وذهب الصاحبان  حنيفةاإلىاعدمااعتبار: ذهب الإمام أبو المسألةاالأولى

 ألا يأكل الفاكهة وأكل من العنب أو الرمان و 
ً
الرطب لا يحنث على قول أبي حنيفة، ويحنث عند الصاحبين. )ابن الهمام، على ذلك: أن من حلف يمنيا

 .هـ، ابن نجيم، دون تاريخ (1313دون تاريخ ، الزيلعي، 

ا:وقدااختلفامشايخاالمذهبافياتخريجاسبباالاختلفاالحاصلابيناالأئمةافياالمسألةاعلىاقولين

 :ي فهم الدليل، ودلالة حروف المعاني، والعام والخاص وبيانه: أنه اختلاف برهان؛ أي بناء على الاختلاف فالقولاالأولا

انٌ  لٌ وَرُمَّ
ْ
خ
َ
 وَن

ٌ
هَة ما فاكِّ يهِّ  من الرمان والعنب والرطب قد أفرد بالذكر في كتاب الله في قوله تعالى: ﴿ فِّ

ً
].فالعطف 68﴾[ الرحمن:فلأبي حنيفة؛ أن كلا

يقة العنب والرمان والرطب مغايرة للفاكهة، فالش يء لا يعطف على مثلة، إلا للضرورة. في الآيات كان بالواو والعطف يقتض ي المغايرة، فكانت حق

هـ(، ويظهر أن صاحب الاختيار يؤيد هذا، فقد فرق بين هذه المسألة ومسألة من 1313م، الزيلعي، 1937م، الموصلي، 1993)السرخس ي، المبسوط، 

الغنم والبقر والجزور، وعندهما يقتصر على رؤوس الغنم. ثم قال: "وهو اختلاف عادة حلف ألا يأكل الرؤوس، فعند أبي حنيفة يدخل فيه رؤوس 

صلي، وعصر"، وعند حديثة عن مسألة العنب والرمان والرطب لم يذكر العادة والعصر، وشرع في بيان وجه دليل أبي حنيفة من الآية كما سبق )المو 

 أخر تخريج ذلك على أساس الع1937
ً
 هـ(1313رف بعد بيان توجيه الآيات لكل من أبي حنيفة.)الزيلعي،م(، والزيلعي أيضا

فظ وذهب الصاحبان إلى توجيه الدليل بقولهما: أن هذا من قبيل عطف الخاص على العام، كما أفرد جبريل ومكيائيل بالذكر بعد دخولهما في الل

 
َ

ِّ وَمَلا
َّ
ا لِلِّّ انَ عَدُوًّ

َ
رِّينَ العام وهو الملائكة في قوله تعالى:﴿مَنْ ك افِّ

َ
ك
ْ
ل  لِّ

َ عَدُوٌّ
َّ

نَّ اللَّ إِّ
َ
الَ ف

َ
يك يلَ وَمِّ بْرِّ هِّ وَجِّ هِّ وَرُسُلِّ تِّ

َ
ك  .)هـ1313) الزيلعي،  ]98البقرة: [﴾ (98) ئِّ

 :: أنه اختلاف زمان )عرف(، فاختلف عرف أبي حنيفة عن عرفهما وبيانهالقولاالثاني

ه
ُّ
هُ به أي يُتنعم به بعد الأكل أو قبله، وليس مما معدوم فيهما عند أبي حنيفة، وموجود عند الصاحب فمعنى التفك

َّ
ين، فالفاكهة اسم لما يُتفك

كر على يتغذى عليه.  وممن أيد هذا المرغناني، فهو لم يتطرق لغير تفسير معنى الفاكهة ووجودها فيهما وعدم وجودها، وقدم قول الصاحبين في الذ

 بقول الصاحبين أن
ً
ها من الفاكهة، وكذا ابن الهمام رجح التخريج على العرف.) ابن الهمام، دون تاريخ (، و كذا ابن قول أبي حنيفة، ولعل في ذلك أخذا

 .)نجيم) ابن نجيم، دون تاريخ 

 



د : دراسات
 
 12760، 2026، 3، عدد 53علوم الشريعة والقانون، المجل

7 

 .اختلاف لغة: إنه القولاالثالث

 فتعريف الفاكهة الذي أورد للاستدلال على العرف وهو: التفكه أي التنعم، هو تعريف مبناه على اللغة، ويبقى التحقق في وجود هذا المعنى

، وأجاب عنه بقوله:" بجواز ك
ً
. وقد أورد ابن الهمام هذا القول كاعتراض أورد على جعل الخلاف عرفيا

ً
 عرفيا

ً
عرف ون الوعدمه، وعليه ليس اختلافا

   .وافق اللغة في زمنه ثم خالفها في زمانهما") ابن الهمام، دون تاريخ(

 

 .: مسألة تيمم الجنب في المِّصر إن خاف أن يقتله البرد أو أن يمرضه الاغتسالالمسألةاالثانية

ذلك في داخل المصر،  عدم جوازن إلى تيمم الجنب في هذه الحالة سواء أكان في المصر أم خارج المصر. وذهب الصاحبا جوازفذهب أبو حنيفة إلى 

 .م ، ابن الهمام، دون تاريخ ، ابن نجيم، دون تاريخ(2009مع الاتفاق على جوازه خارج المصر.) قاض ي خان،

 عن دفع أجرة الحمام في داخل المصر، وأن لا يجد له مأوى 
ً
 عن تسخين الماء، وعاجزا

ً
 وأمر الجواز مشروط عند أبي حنيفة بأن يكون عاجزا

ً
أو ثوبا

( قال ابن نجيم: "فصار الأصل أنه متى قدر على الاغتسال بوجه من الوجوه لا يباح له التيمم إجماعا") ابن نجيم، 1986يدفئ نفسه به ) الكاساني،

 .دون تاريخ(

ا:وقدااختلفاالمشايخافياتخريجاسبباالاختلفاالحاصلابيناالأئمةافياالمسألةاعلىاقولين

ِّج على الخلاف الحاصل في مسألة جواز التيمم لمن لم يجد الماء قبل أن يطلبه من رفيقه إن كان له ف برهاناختلا : إنه القولاالأولا
ر 
ُ
، وقد بني أو خ

 (،1985رفيق في السفر أو القافلة) ابن الهمام، دون تاريخ ؛  ابن نجيم، دون تاريخ ، الحموي، 

مُوا﴾ [ النساء:  فلو تيمم قبل أن يطلب الماء من رفيقه وكان مع رفيقه ماء تَيَمَّ
َ
دُوا مَاءً ف جِّ

َ
مْ ت

َ
ل
َ
أجزأءه التييم عند أبي حنيفة، لعموم قوله تعالى: ﴿ ف

 التيمم جعل لرفع الحرج، وفي الطلب هنا حرج لما فيه من إذلال.  43
ً
]، فلا يجب عليه طلبه من ملك الغير، وهو عاجز في هذه الحالة، وأيضا

 م(1937، المرغناني، دون تاريخ ؛ الموصلي، 2006هـ، القدوري، 1400)الشيباني،

، 1يخ ، جوقال أبو يوسف ومحمد: لا يجزئ التيمم؛ لأنَّ الغالب عدم المنع، والماء مبذول عادة، وحجتهما في ذلك الاستحسان. )المرغناني، دون تار 

 .م(2007؛ البابرتي، العناية شرح الهداية، دون تاريخ ؛ العيني 30ص

لمسألة اختلاف برهان، فقد تمسك أبو حنيفة في عموم الآية، وهو القياس أي الأصل أو القاعدة العامة في الباب، فالقياس فالاختلاف في هذه ا

 م(2007يقتض ي عدم الطلب، أما الاستحسان يقتض ي ذلك. )العيني،

يعطيه فلا يطلبه عند الإمام، وعند أبي يوسف  والمسألة طلب الماء من الرفيق مقيدة كما بينهما الجصاص في غلبة الظن، فإن غلب على ظنه أن لا

 .م(2002نجيم،  ومحمد إن غلب عدم المنع من الماء، فلا بين أن لا خلاف بينهما، وخالفه في ذلك غيره، وبين أن الخلاف حقيقي بينهما )المرغناني، ، ابن

 من البرد أو المرض بأن لا يطلب الماء الحار من جميع وعلى هذا الاختلاف في مسألة التيمم، تقيد منع أبي يوسف ومحمد بعدم جواز التي
ً
مم خوفا

ب الماء من في المصر عندها يجوز له التيمم، فإن طلب من البعض دون البعض لم يجز، فالغالب أنه لا يمنع من الماء الحار، فقاسوها على مسألة طل

 على
ً
خلاف القياس أي خلاف القاعدة العامة، ففي مسألة الرفيق احتج أبو سوف  من الرفيق، والقياس هنا جائز على ما علمه علته فيما كان ثابتا

لطلب ومحمد بالاستحسان، وعلة الاستحسان هنا قد قوي أثرها، فقاسوا مسألة التيمم من البرد وخوف المرض عليها في داخل المصر، أما إن قام با

) ابن الهمام، دون ت
ً
 .م(1985اريخ ، ابن نجيم؛ الحموي، ومنعوه من الماء الحار جاز التيمم اجماعا

المسألة  أما أبو حنيفة فقد بناء على عموم الآية الكريمة، وكذا الأصول العامة في رفع الحرج. كما سبق، فتوجه قول بعض المشايخ أن الاختلاف في

 .اختلاف برهان. والله أعلم

 :فهما وبيانهفاختلف عرف أبي حنيفة عن عر  اختلاف زمان )عرف(،: أنه القولاالثاني

ِّج ذلك بناء على أن أجور الحمامات في زمان أبي حنيفة كان يؤخذ من الناس قبل الدخول في الحمام، والحمام يتوفر فيه الماء الحار 
ر 
ُ
الذي يقيه خ

أبي يوسف ومحمد فأجرة  من البرد، وعليه إن لم يكن معه مال حاضر، فلن يتمكن من دخول الحمام، ولا يجب عليه الاستدانة، فيعذر. أما في زمان

ر لصاحب الحمام 
َّ
الحمام تؤخذ عند الخروج من الحمام، فأمكنه بذلك الاغتسال من غير خوف من برد أو مرض، وإن لم يكن معه مال حاضر تعذ

ا سبق في أول المسألة، ولم بالإعسار، أما إن كان معه مال غائب فيمكنه شراء الماء، ولا يتيمم بالإجماع؛ لتمكنه من الاغتسال بوجه من الوجوه كم

، وابن نجيم،دون 125،ص1يرتض كل من ابن الهمام وابن نجيم التعليل بالتعذر بالإعسار، فهذا تغرير لم يأذن به الشرع.) ابن الهمام، فتح القدير،ج

   تاريخ (

 في شرح ابن الهمام لما ذكره المرغنياني ويظهر أن المرغناني، وابن الهمام، وابن نجيم، لم يجزموا بسبب الخلاف في المسألة لكلامه، و 
ً
يظهر ذلك جليا

 من الاستدلال للأئمة ونقل ابن نجيم لكلامه )المرغنياني، دون تاريخ ،  ابن الهمام، دون تاريخ ، ابن نجيم، دون تاريخ (

 



 مأمون مجلي أبو جابر                            ...اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف

8 

 : صفة العدالة المشروطة للشهادة هل هي العدالة الظاهرة أم العدالة الحقيقية؟المسألةاالثالثة

 .م(1986ويقصد بالعدالة الحقيقة: هي الثابتة بعد السؤال عن حال الشهود من خلال تعديلهم والتزكية من غيرهم.) الكاساني،

وتحرير محل النزاع في المسألة أن الاتفاق حاصل بين أئمة الحنفية على شرطية السؤال عن حال الشهود في الحدود والقصاص؛ فالحدود تدفع 

ي قد تثبت شبهة عند السؤال والواجب دفع الحدود ما أمكن عن المسلم.  وفي حالة طعن الخصم في عدالتهم؛ فلا بد من السؤال بالشبهات، وبالتال

 بالظاهر. واختلفوا في الاكتف
ً
ه عدل أيضا اء بالظاهر للترجيح بين الظاهرين: ظاهر حال الشهود وهو العدالة وظاهر حال الخصم وهو عدم الكذب؛ لأنَّ

 .م(2000م، الهداية، دون تاريخ  ، العيني، 1986هذه الأمور إن لم يطعن الخصم)الكاساني، في غير 

 لقبول الشهادة، وذهب الصاحبان إلى أن العدالة الظاهرة تكفي، أما الحقيقية ليست بشرط لقبولهافذهب الإمام أبو حنيفة إلى  
ً
 اعتبارها شرطا

 ي، د.ت(م، المرغينان2004م،ابن مازه، 1993)السرخس ي، 

ا:وقدااختلفاالمشايخافياتخريجاسبباالاختلفاالحاصلابيناالأئمةافياالمسألةاعلىاقولين

 :قائم على الأدلة  من  الحديث والقياس والقواعد الفقهية، وبيانه اختلاف حقيقي أو اختلاف برهان: إنه القولاالأولا

 
ُ
تَك ا لِّ

ً
 وَسَط

ً
ة مَّ

ُ
مْ أ

ُ
نَاك

ْ
كَ جَعَل لِّ

َ
ذ
َ
﴾ ]البقرة: بقوله تعالى: ﴿وَك اسِّ ى النَّ

َ
هَدَاءَ عَل

ُ
وا ش

ُ
[  وبقول النبي صلى الله عليه وسلم:" المسلمون عدول بعضهم 143ون

 في قذف") ابن أبي شيبة.
ً
 في فرية، والدارقطني 1409على بعض إلا محدودا

ً
م 200م من طريق ضعيف وأخرى حسنة، البيهقي،2004م، بلفظ محدودا

 -فصيل ذلك ابن الهمام . دون تاريخ( وبالاستناد إلى ظاهر النص ودلالة العبارة فالأصل عدم السؤال. وما كتبه عمررواه من طريق آخر جيدة  انظر ت

  -رض ي الله عنه -لأبي موس ى الأشعري  -رض ي الله عنه
ً
 في شهادة زور، أو ظنينا

ً
 في قذف، أو مجربا

ً
سلمون عدول بعضهم على بعض إلا مجلودا

ُ
بقوله:"الم

 .ابة")ابن الهمام، دون تاريخ(في ولاء أو قر 

وبعمل السلف: فالسلف لم يسألوا عن حال الشهود، بل اكتفوا بالعمل بالظاهر، وعلى ما نقل عن أول من سأل عن ذلك هو ابن شبرمة ) 

 م(1313الشلبي،

تري على المبيع، فإن أنكر المشتري وبالقياس:  فالعمل بالظاهر عند عدم وجود الخصم معمول به،  كالشفيع يستحق الشفعة بظاهر وضع يد المش

 للشفيع واكتفي بظهار وضع يده على المبيع.) الزيلعي، 
ً
 هـ(1313هـ،الشلبي، 1313ذلك لا يقبل إنكاره إلا ببينة يقدمها، فإذا لم ينكر لم يكن خصما

المزكي يزكيه بناء على ظاهر حالة فرجعنا في النهاية وبالعقل: فالظاهر من حال المسلم الانزجار عن المعاص ي لعلمه بحرمتها، ولو طلبت تزكيته فإن  

 .(2000م، العيني، 1986إلى ظاهر الحال؛ للحرج من الوصول إلى القطع في ذلك، فيكتفى بالظاهر لعدم المنازع) الكاساني، 

ظاهر من حال المسلم واجب ما لم يظهر وبالقواعد الفقهية: فالاتفاق حاصل بين العلماء كافة على قاعدة" الأصل براءة الذمة"، فالبناء على ال

م، ابن الهمام، دون تاريخ(. ولأنَّ الفسق أمر طارئ مظنون، 2004خلاف ذلك من طعن الخصم في هذا الظاهر) المرغنياني، دون تاريخ ، ابن مازة،

.) الموصلي،
ً
 م(1937فالإنسان يولد غير فاسق فكان العمل بالأصل مقدما

مْ﴾ ]الطلاق: واحتج للصاحبين: بأدلة اشتر 
ُ
نْك وَيْ عَدْلٍ مِّ

َ
دُوا ذ هِّ

ْ
ش

َ
﴾ 2اط العدالة في الشهادة بقوله تعالى: ﴿ وَأ هَدَاءِّ

نَ الشُّ رْضَوْنَ مِّ
َ
نْ ت مَّ [ وقوله: ﴿مِّ

 [   ومعرفة العدالة لا تكون إلا عن 6[ ، وقوله تعالى:"﴿ يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبإ فتبينوا﴾ ]الحجرات: 282]البقرة: 
ً
طريق السؤال سرا

 فلا يكتفى بالظاهر فالعدل هو المرض ي، والعدالة شرط لزوم العمل بالشهادة لا شرط أهلية) الزيلعي، 
ً
 م(1937هـ ،الموصلي، 1313وعلنا

هنا) الزيلعي،  بالقياس وبيانه: أن من يباشر غير الكذب من المعاص ي قد يكذب، والعدالة مطلوبة في باقي الحقوق ولا يكتفى فيها بالظاهر فكذا

 هـ، ابن نجيم ، دون تاريخ(1313

 :، وقد اختلفت الفتوى بناء عليه وبيانهاختلاف زمان: أنه القولاالثاني

وسلم بالخيرية، والصلاح بما جاء في الحديث من قوله:" خير  -صلى الله عليه -أن أبا حنيفة عاش في القرن الثالث وهم أناس كان قد شهد لهم النبي

رت ي ......... ثم يفشو الكذب ( وما أفادت الأدلة السابقة من أن ظاهر المسلم العدالة. أما في زمان الصاحبين في القرن الرابع، فقد تغيالقرون قرن

 الناس، وكثر الفساد وظهرت الخيانات.  فأفتى كل واحد بناء على زمانه، فبقي الحكم في المسألة بناء على الغالب في الزمن والذي كان سب
ً
للاختلاف،  با

م، ابن 1937م، الموصلي، 1986(، ويتلخص من ذلك أن لا خلاف ين أبي حنيفة والصاجبين )الكاساني، salehm,2023وفي هذا تفسير مصلحي) 

 ه(ـ  1313م، الزيلعي،2004مازه،

على كونها اختلاف زمان، من غير تصريح ومن خلال النظر في المسألة عند الحنفية، فقد عرضها كثير منهم  على أنها خلاف حقيقي أو خلاف برهان 

بترجيح أحد التخريجين، بل عند القول  بأنها اختلاف زمان ذكروه بصيغة التمريض بقولهم: وقيل هذا اختلاف زمان. مما يدل على ضعف هذا 

م، ابن نجيم، دون تاريخ(  الأمر الذي قد 2000، م، العيني1937هـ،، الموصلي، 1313التخريج) المرغيناني، دون تاريخ ، ابن الهمام، دون تاريخ ،  الزيلعي

يدل على ترجيحهم أنه اختلاف حقيقي. وأورد بعض الحنفية التخريج بصيغة التمريض وقدم اختلاف الزمان على اختلاف الحقيقة في الاستدلال 

يض وجعلها قولين كالكاساني في بدائع ، ومنهم من عرض المسألة من غير صيغة التمر 93، ص8والتخريج كابن مازه في المحيط البرهاني، ج



د : دراسات
 
 12760، 2026، 3، عدد 53علوم الشريعة والقانون، المجل

9 

 .270،ص6الصنائع،ج

التفريق بين وفي نهاية المسألة جزموا بأن الفتوى على قول الصاحبين وعللوا ذلك: بقولهم بفساد الزمان بكثرة الخيانات ، وعليه يظهر أنه لا بد من 

لمذهب، سواء في المذهب الحنفي أم غيره، فالأخذ بقول الصاحبين يظهر _والله الاختلاف في تخريج سبب الاختلاف وبين القول المعتمد لحكم المسألة في ا

لال) الزيلعي، أعلم _ كان بناء على دلالة العبارة والإشارة من الأدلة التي استدل بها لأبي حنيفة كما سبق والزمان بما فيه من فساد قرر هذا الاستد

هارها في وقت على وقت. ويؤكد ذلك ما قرره أبو بكر الرازي من عدم الاختلاف بينهم  في الحكم، فكل هـ( فقام الحكم على علة كان للزمن أثر في اظ1313

ثم بعده بقرنين يفشو الكذب، ففي زمان أبي حنيفة كان علة الصدق  -عليه السلام  -أفتى بناء على ما جاء في نص حديث من أن خير القرون قرن النبي

ي وجد مما دعاه إلى اشتراط شروط صعبة في الحديث ) الكوثري. دون تاريخ ( ، وفي زمانهم كانت علة الكذب أظهر ظاهرة، ولها أثر رغم الفساد الذ

   .م(1937وأثرها أقوى )  الموصلي، 

، أو وظهر منهم ما يدل على حالهم في الظاهر كأن 
ً
جاء الشهود والمسألة كلها قائمة على عدم القاض ي بحال الشهود المسلمين، أما إن كان عالما

 بالظاهر. قال ابن
ً
، أو عليهم ثياب الصالحين فإن القاض ي يعمل كل ذلك عند القضاء ولا يسأل عن حالهم مكتفيا

ً
مازه:"  وعليهم ثياب الفساق مثلا

م زي الشهود وسيماهم، إن كان عليهم زي الصا ِّ
 
لحين عمل فيهم بقول أبي وكان القاض ي الإمام أبو علي النسفي رحمه الله يقول: ينبغي للقاض ي أن يحك

 م، ابن نجيم، د.ت(2004حنيفة، وإن كان عليهم زي الفسقة عمل فيهم بقولهم") ابن مازه، 

 

االخاتمة

اوقداعالجا اومناأهماأعمالهماتخريجاأسباباالاختلفابيناالأئمةافيابعضاالمسائل، االمذهباالحنفي، ابالمشايخافي ايسمى تعددتاأعمالاما

اتوصلاإلىاعدةانتائجااعلىاالنحواالآتي:البحثاهذااالأمر،اوتماال

ا

: يطلق مصطلح المشايخ في المذهب الحنفي على كل من لم يدرك الإمام أبي حنيفة. 
ً
 أولا

: تنوعت أعمال المشايخ في المذهب بين تمييز الروايات في المذهب، والتحقيق، والتخريج، والترجيح، والاستدلال، وبيان أحكام الم
ً
ستجدات بناء ثانيا

 .لى قواعد المذهب وغير ذلكع

: تنوعت أسباب الاختلاف في التخريج بين المشايخ إلا أن الاختلاف في الفهم كان من أكبرها وأوسعها، وكذا الاختلاف في الاستدلا
ً
ل للمسألة ثالثا

 
ً
 .أصلا

: انتقل الخلاف في تخريج سبب الخلاف إلى الطبقات المتأخرة في المذهب كما يظهر من التط
ً
 على القضيةرابعا

ً
 .بيقات العلمية التي شكلت برهانا

ا

 :التوصيات

 .يوص ي الباحث بضرورة العمل على إيجاد سلسة أعمال أكاديمية  مختصة بأسباب الاختلاف بين أئمة المذهب الحنفي في مختلف الأبواب الفقهية

ا

ا

اوالمراجعاالمصادرا

 

 .)الطبعة الأولى(. القاهرة، مصر: علم لإحياء التراث؛ الكويت: دار الضياء لأوانغاية البيان نادرة الزمان في آخر ا(. 2023الأتقاني، أ. )

 .)دون طبعة(. بيروت، لبنان: دار الفكر العناية على الهداية شرح بداية المبتديالبابرتي، م. )د.ت(. 

 .لكتب العلمية)دون طبعة(. بيروت، لبنان: دار ا التخريج عند الفقهاء والأصوليينهـ(. 1414الباحسين، ي. )

 .)الطبعة الأولى(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي (. 1993البخاري، ع. )

 .)تحقيق محمد عبد القادر عطا، الطبعة الثالثة(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية السنن الكبرى (. 2003البيهقي، أ. )

 .)الطبعة الأولى(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية ز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائرغم(. 1985الحموي، أ. )

 .)الطبعة الأولى(. بيروت، لبنان: مؤسسة الرسالةسنن الدارقطني (. 2004الدارقطني، ع. )

 .ار البيضاء، المغرب: مطبعة النجاح الجديدة)الطبعة الأولى(. الد نظرية التقعيد الفقهي وأثرها في اختلاف الفقهاء(. 1994الروكي، م. )

 .)الطبعة الأولى(. القاهرة، مصر: المطبعة الكبرى الأميرية تبيين الحقائق شرح كنز الدقائقهـ(. 1313الزيلعي، ع. )

وت، لبنان: مؤسسة الريان للطباعة والنشر؛ )الطبعة الأولى(. بير نصب الراية لأحاديث الهداية، وبهامشه بغية الألمعي في تخريج الزيلعي(. 1997الزيلعي، ع. )

 .جدة، المملكة العربية السعودية: دار القبلة للثقافة الإسلامية



 مأمون مجلي أبو جابر                            ...اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف

10 

 .)دون طبعة(. بيروت، لبنان: دار المعرفة المبسوط(. 1993السرخس ي، م. )

 .عد)دون طبعة(. بغداد، العراق: مطبعة أس عيون المسائل في فروع الحنفيةهـ(. 1386السمرقندي، ن. )

 .)تحقيق سهيل زكار، الطبعة الأولى(. دمشق، سوريا: عبد الهادي حرصوني الكسبهـ(. 1400الشيباني، م. )

 .)الطبعة الأولى(. القاهرة، مصر: المطبعة الكبرى الأميرية حاشية الشلبي على تبيين الحقائق شرح كنز الدقائقهـ(. 1313الشلبي، أ. )

 .)الطبعة الأولى(. الرياض، المملكة العربية السعودية: مكتبة الرشد بن أبي شيبةمصنف اهـ(. 1409ابن أبي شيبة، ع. )

 .)الطبعة الأولى(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح(. 1997الطحطاوي، أ. )

 .كان نشر(: دار الكتاب الإسلامي)الطبعة الثانية(. )دون م تكملة البحر الرائقالطوري، م. )د.ت(. 

 .)الطبعة الأولى(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية البناية على الهداية(. 2000العيني، م. )

 .)الطبعة الأولى(. الدوحة، قطر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية منحة السلوك في شرح تحفة الملوك(. 2007العيني، م. )

 )الطبعة الأولى(. )دون مكان نشر(: مؤسسة الكتب الثقافية. رة المنيفة في تحقيق بعض مسائل الإمام أبي حنيفةالغ(. 1986الغزنوي، ع. )

 .)دون طبعة(. )دون مكان نشر(: دار الفكر معجم مقاييس اللغة(. 1979ابن فارس، أ. )

 .)دون طبعة(. )دون مكان نشر(: دار ومكتبة الهلال العينالفراهيدي، خ. )د.ت(. 

 .)الطبعة الثامنة(. بيروت، لبنان: مؤسسة الرسالة القاموس المحيط(. 2005فيروزآبادي، م. )ال

 .)دون طبعة(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية المصباح المنير في غريب الشرح الكبيرالفيومي، أ. )د.ت(. 

 .)الطبعة الأولى(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية عمانفتاوى قاض ي خان في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة الن(. 2009قاض ي خان، أ. )

 .)الطبعة الثانية عشرة(. القاهرة، مصر: دار السلام التجريد(. 2006القدوري، أ. )

 .)الطبعة الأولى(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية مختصر القدوري(. 1997القدوري، أ. )

 .)الطبعة الثانية(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية تيب الشرائعبدائع الصنائع في تر (. 1986الكاساني، ع. )

 .)الطبعة الأولى(. إسطنبول، تركيا: مكتبة الإرشاد أعلام الأخيار من فقهاء مذهب النعمان المختار(. 2017الكفوي، م. )

 .قاهرة، مصر: المكتبة الأزهرية للتراث)تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، دون طبعة(. ال فقه أهل العراق وحديثهمالكوثري، م. )د.ت(. 

 .)الطبعة الثانية(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية عمدة الرعاية على شرح الوقاية وتتمتاه(. 2016اللكنوي، ع. )

 .)الطبعة الأولى(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية المحيط البرهاني في الفقه النعماني(. 2004ابن مازه، م. )

 .)مطبوع مع العناية للبابرتي، دون طبعة(. بيروت، لبنان: دار الفكر الهداية شرح بداية المبتديناني، ع. )د.ت(. المرغي

 .)دون طبعة(. بيروت، لبنان: دار صادر لسان العربهـ(. 1414ابن منظور، م. )

 .إحياء الكتب العربية )دون طبعة(. )دون مكان نشر(: دار درر الحكام شرح غرر الأحكاممنلا خسرو، م. )د.ت(. 

 .)دون طبعة(. القاهرة، مصر: مطبعة الحلبي الاختيار لتعليل المختار(. 1937الموصلي، ع. )

 .)دون طبعة(. )دون مكان نشر(: دار المأثور  الأجناس في فروع الفقه الحنفيالناطفي، أ. )د.ت(. 

 .نية(. )دون مكان نشر(: دار الكتاب الإسلامي)الطبعة الثا البحر الرائق شرح كنز الدقائقابن نجيم، ز. )د.ت(. 

 .)تحقيق أحمد عزو عناية، الطبعة الأولى(. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية النهر الفائق شرح كنز الدقائق(. 2002ابن نجيم، ع. )

 .ان: دار الكتب العلمية)جامع العلوم في اصطلاحات الفنون( )الطبعة الأولى(. بيروت، لبن دستور العلماء(. 2000نكري، أ. )

 .)تحقيق محمد عوض مرعب، الطبعة الأولى(. )دون مكان نشر(: دار إحياء التراث العربي تهذيب اللغة(. 2001الهروي، م. )

 )دون طبعة(. بيروت، لبنان: دار الفكر. فتح القدير على الهداية شرح بداية المبتديابن الهمام، م. )د.ت(. 

 

REFERENCES 

 

Abdulmajid, O. H. S., & Akbar, K. (2023). The public interest and its regulations in financial transactions and 

contemporary banking applications. Jurnal Fiqh, 20(2). https://fiqh.um.edu.my/index.php/fiqh/article/view/47257 

Al-Atqānī, A. (2023). Ghayat al-bayān nādirat al-zamān fī ākhir al-awān (1st ed.). Cairo, Egypt: ʿIlm for Heritage 

Revival; Kuwait: Dār al-Ḍiyāʾ. 

Al-ʿAynī, M. (2000). Al-bināyah ʿalā al-hidāyah (1st ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-ʿAynī, M. (2007). Minḥat al-sulūk fī sharḥ tuḥfat al-mulūk (1st ed.). Doha, Qatar: Ministry of Endowments and Islamic 

Affairs. 

Al-Bābartī, M. (n.d.). Al-ʿInāyah ʿalā al-hidāyah sharḥ bidāyat al-mubtadī (No ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Fikr. 

Al-Baḥsīn, Y. (1414 AH). Al-takhrīj ʿinda al-fuqahāʾ wa-al-uṣūliyyīn (No ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah. 

https://fiqh.um.edu.my/index.php/fiqh/article/view/47257


د : دراسات
 
 12760، 2026، 3، عدد 53علوم الشريعة والقانون، المجل

11 

Al-Bayhaqī, A. (2003). Al-sunan al-kubrā (3rd ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Bukhārī, A. (1993). Kashf al-asrār ʿan uṣūl Fakhr al-Islām al-Bazdawī (1st ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah. 

Al-Dāraquṭnī, A. (2004). Sunan al-Dāraquṭnī (1st ed.). Beirut, Lebanon: Al-Risālah Foundation. 

Al-Farāhīdī, K. (n.d.). Al-ʿAyn (No ed.). n.p.: Dār wa-Maktabat al-Hilāl. 

Al-Fayyūmī, A. (n.d.). Al-miṣbāḥ al-munīr fī gharīb al-sharḥ al-kabīr (No ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah. 

Al-Fīrūzābādī, M. (2005). Al-qāmūs al-muḥīṭ (8th ed.). Beirut, Lebanon: Al-Risālah Foundation. 

Al-Ghaznawī, A. (1986). Al-ghurra al-munīfa fī taḥqīq baʿḍ masāʾil al-Imām Abī Ḥanīfah (1st ed.). n.p.: Cultural Books 

Foundation. 

Al-Ḥamawī, A. (1985). Ghamz ʿuyūn al-baṣāʾir fī sharḥ al-ashbāh wa-al-naẓāʾir (1st ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub 

al-ʿIlmiyyah. 

Al-Harawī, M. (2001). Tahdhīb al-lughah (1st ed.). n.p.: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 

Al-Kafawī, M. (2017). Aʿlām al-akhyār min fuqahāʾ madhhab al-Nuʿmān al-mukhtār (1st ed.). Istanbul, Turkey: Al-

Irshād Library. 

Al-Kāsānī, A. (1986). Badāʾiʿ al-ṣanāʾiʿ fī tartīb al-sharāʾiʿ (2nd ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Kawtharī, M. (n.d.). Fiqh ahl al-ʿIrāq wa-ḥadīthuhum (No ed.). Cairo, Egypt: Al-Azhar Library for Heritage. 

Al-Laknawī, A. (2016). ʿUmdat al-riʿāyah ʿalā sharḥ al-wiqāyah wa-tatimmatihā (2nd ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Marghīnānī, A. (n.d.). Al-hidāyah sharḥ bidāyat al-mubtadī (No ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Fikr. 

Al-Mawṣilī, A. (1937). Al-ikhtiyār li-taʿlīl al-mukhtār (No ed.). Cairo, Egypt: Al-Ḥalabī Press. 

Al-Nāṭifī, A. (n.d.). Al-ajnās fī furūʿ al-fiqh al-Ḥanafī (No ed.). n.p.: Dār al-Maʾthūr. 

Al-Qudūrī, A. (1997). Mukhtaṣar al-Qudūrī (1st ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Qudūrī, A. (2006). Al-tajrīd (12th ed.). Cairo, Egypt: Dār al-Salām. 

Al-Rūkī, M. (1994). Naẓariyyat al-taqʿīd al-fiqhī wa-atharuhā fī ikhtilāf al-fuqahāʾ (1st ed.). Casablanca, Morocco: Al-

Najāḥ New Press. 

Al-Samarqandī, N. (1386 AH). ʿUyūn al-masāʾil fī furūʿ al-Ḥanafiyyah (No ed.). Baghdad, Iraq: Asʿad Press. 

Al-Sarakhsī, M. (1993). Al-mabsūṭ (No ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Maʿrifah. 

Al-Shalabī, A. (1313 AH). Ḥāshiyat al-Shalabī ʿalā Tabyīn al-ḥaqāʾiq sharḥ Kanz al-daqāʾiq (1st ed.). Cairo, Egypt: Al-

Maṭbaʿah al-Kubrā al-Amīriyyah. 

Al-Shaybānī, M. (1400 AH). Al-kasb (1st ed.). Damascus, Syria: ʿAbd al-Hādī Ḥarṣūnī. 

Al-Ṭaḥṭāwī, A. (1997). Ḥāshiyat al-Ṭaḥṭāwī ʿalā Marāqī al-falāḥ sharḥ Nūr al-īḍāḥ (1st ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Ṭūrī, M. (n.d.). Takmilat al-baḥr al-rāʾiq (2nd ed.). n.p.: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Zaylaʿī, A. (1313 AH). Tabyīn al-ḥaqāʾiq sharḥ Kanz al-daqāʾiq (1st ed.). Cairo, Egypt: Al-Maṭbaʿah al-Kubrā al-

Amīriyyah. 

Al-Zaylaʿī, A. (1997). Naṣb al-rāyah li-aḥādīth al-hidāyah (1st ed.). Beirut, Lebanon: Al-Rayyan Foundation; Jeddah, 

Saudi Arabia: Dār al-Qiblah for Islamic Culture. 

Ibn Abī Shaybah, A. (1409 AH). Muṣannaf Ibn Abī Shaybah (1st ed.). Riyadh, Saudi Arabia: Al-Rushd Library. 

Ibn al-Humām, M. (n.d.). Fatḥ al-qadīr ʿalā al-hidāyah sharḥ bidāyat al-mubtadī (No ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Fikr. 

Ibn Fāris, A. (1979). Muʿjam maqāyīs al-lughah (No ed.). n.p.: Dār al-Fikr. 

Ibn Manẓūr, M. (1414 AH). Lisān al-ʿArab (No ed.). Beirut, Lebanon: Dār Ṣādir. 

Ibn Māzah, M. (2004). Al-muḥīṭ al-burhānī fī al-fiqh al-nuʿmānī (1st ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Ibn Nujaym, A. (2002). Al-nahr al-fāʾiq sharḥ Kanz al-daqāʾiq (1st ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Ibn Nujaym, Z. (n.d.). Al-baḥr al-rāʾiq sharḥ Kanz al-daqāʾiq (2nd ed.). n.p.: Dār al-Kitāb al-Islāmī. 



 مأمون مجلي أبو جابر                            ...اختلاف المشايخ في تخريج أسباب الاختلاف

12 

Kourime, S. (2022). Objectivity issues in Islamic thought: A conceptual approach. Islam Futura, 22(1). 

https://doi.org/10.22373/jiif.v22i1.12736 

Mullā Khusraw, M. (n.d.). Durar al-ḥukkām sharḥ ghurar al-aḥkām (No ed.). n.p.: Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyyah. 

Najib Abdullah, M., Alias, M. N., Hussin, S., & Moosa, I. Z. (2024). The approach to dealing with jurisprudential 

disagreements: A review of Al-Muwāfaqāt by Imām al-Shāṭibī. Malaysian Journal of Syariah and Law, 12(3), 801–

817. https://doi.org/10.33102/mjsl.vol12no3.784 

Nikrī, A. (2000). Dustūr al-ʿulamāʾ (Jāmiʿ al-ʿulūm fī iṣṭilāḥāt al-funūn) (1st ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah. 

Qāḍī Khān, A. (2009). Fatāwā Qāḍī Khān fī madhhab al-Imām al-Aʿẓam Abī Ḥanīfah (1st ed.). Beirut, Lebanon: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah. 

https://doi.org/10.33102/mjsl.vol12no3.784

